





Not.



1987

.

\* 1





## ÉTUDES

SUR LES

# PÈRES DE L'ÉGLISE

### OUVRAGES DU MÊME AUTEUR.

| Histoire de la renaissance des lettres en Europe         | au XVe siècle.   |
|----------------------------------------------------------|------------------|
| 2 vol. in-8, brochés.                                    | 12 fr.           |
| Essai sur l'Histoire littéraire du moyen âge. 1 vol. in- | 8, broché. 6 fr. |
| Tableau de la littérature française aux XVe et XVI       | siècles. 1 vol.  |
| in-8, broché.                                            | 6 fr. 50 c.      |
| Logique française. 1 vol. in-12, broché.                 | 2 fr. 50 c.      |

Imprimerie de Ch. Lahure (ancienne maison Crapelet) rue de Vaugirard, 9, près de l'Odéon.

## ÉTUDES

SUR LES

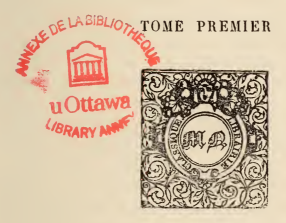
# PÈRES DE L'ÉGLISE

PAR

#### J. P. CHARPENTIER

inspecteur de l'Académie de la Seine agrégé de la Faculté des lettres de Paris

ÉGLISE LATINE



L. J. C. ET M. I.



### PARIS

A LA LIBRAIRIE CLASSIQUE

#### DE MADAME VEUVE MAIRE-NYON

quai Conti, 13

1853



BR 67 C463 1853

## PRÉFACE.

Il faut, sous le titre général de Pères de l'Église, comprendre les apologistes, les docteurs et les Pères proprement dits, trois noms différents qui expriment et résument les trois âges principaux de l'Église aux premiers siècles. D'abord l'Église combat le paganisme et répond à ses attaques : c'est le temps des apologistes; puis elle enseigne, elle explique la doctrine : c'est celui des docteurs; enfin, victorieuse et affermie, elle constitue d'une manière définitive sa discipline et sa hiérarchie : c'est l'œuvre particulière des Pères, des grands génies de l'Église grecque comme de l'Église latine. Ainsi, la lutte, le triomphe, le règne : la lutte jusqu'à Constantin; sous Constantin, la victoire; le règne sous Théodose.

Nous nous sommes proposé, dans ces Études, de saisir à son origine, de suivre et de montrer dans ses développements le travail de la pensée chrétienne; et il nous a paru que, pour mieux l'apprécier, il fallait placer, à côté des triomphes qu'elle a remportés, les obstacles qu'elle avait eus à vaincre. Je ne sais si je me trompe: mais, trop souvent, en lisant les historiens de l'Église, j'étais moins frappé de la victoire, parce que je n'avais pas aperçu la résistance. Les Pères, pourtant, ont trouvé devant eux de nombreux et de redoutables ennemis. Ces ennemis, nous les avons fait

I

reparaître. A côté de Tertullien, d'Origène, de Grégoire de Nazianze, d'Augustin, nous avons placé Fronton, Apulée, Julien, Porphyre; Symmaque et Zosime en présence de saint Ambroise et d'Eusèbe; en un mot, nous avons rétabli le combat pour qu'on

pût mieux juger de la victoire.

Ces Études sont donc surtout historiques; mais elles sont littéraires aussi. Bien que, à parler exactement, les Pères ne soient pas des écrivains; que leurs ouvrages soient avant tout des actions, leur parole un combat, il n'en est pas moins vrai que cette parole est souvent éloquente, leur génie souvent admirable. Sans doute leur inspiration, c'est avant tout leur foi; mais leur génie n'est pas au-dessous de cette foi qui l'anime. Assurément ils ne s'occupent ni des mots, ni des tours, ni d'aucun des artifices de l'art d'écrire; toutefois, dans cette négligence même, ou plutôt à cause de cette négligence, leur génie n'en éclate qu'avec plus de force et de grandeur; « et de même qu'on voit un grand fleuve qui retient encore, coulant dans la plaine, cette force violente et impétueuse qu'il avait acquise aux montagnes d'où il tire son origine, ainsi cette vertu céleste qui est contenue dans leurs écrits, même dans cette simplicité de style, conserve toute la vigueur qu'elle apporte du ciel, d'où elle descend. » Nous avons donc dû la faire connaître, cette rude et quelquefois inculte, mais populaire et puissante éloquence, et les passages que nous en avons cités seront le plus riche ornement de cet ouvrage.

Nous avions d'abord pensé à présenter à côté les uns des autres, et en les entremêlant selon l'ordre chronologique, les Pères grecs et les Pères latins; mais il nous a semblé ensuite qu'en croisant ainsi leurs pensées, leur génie propre en serait marqué à des traits moins nets; nous avons donc préféré les montrer séparément. Nous n'avons pas voulu toutefois que l'unité manquât à ce travail, et, par de nombreux rapprochements, nous avons rattaché l'une à l'autre les deux Églises grecque et latine, et tâché de tirer de ce contraste même une lumière qui éclairât mieux leur phy-

sionomie particulière.

Nous avons, dans l'examen des Pères grecs, suivi la même marche, et nous nous sommes proposé d'atteindre le même but que dans l'étude des Pères latins: ce but, c'est de rechercher et de faire ressortir dans l'étude des Pères les faces diverses et nouvelles de la pensée chrétienne aux cinq premiers siècles de l'Église. Mais, sans quitter notre voie, nous avons dû quelquefois changer un peu d'allure, et, pour la mieux approprier au caractère particulier des deux Églises que nous voulions faire connaître, légèrement modifier notre méthode. Nous avons été conduit à ce changement par la différence même du génie des deux Églises, différence qui n'est point particulière aux Pères, mais qui se retrouve dans les littératures païenne, latine et grecque.

La littérature latine profane, inférieure en beaucoup de points à la littérature grecque, a cependant cet avantage d'offrir, si je puis ainsi parler, une personnalité plus profonde. Quelque auteur que vous lisiez, poëte, historien, philosophe, vous y retrouvez fortement gravé le cachet romain. L'Énéide est romaine, nonseulement par le sujet du poëme, mais surtout par les traditions nationales qu'elle évoque et consacre. L'histoire tout entière part de Rome et y revient : cette préoccupation des historiens latins, qui rapportent à

la ville éternelle et y absorbent toutes les nations, donne à leurs œuvres une grande et puissante unité. Ainsi Salluste, Tite Live, Tacite ne voient et ne montrent dans la fortune des peuples divers que la fortune romaine. La philosophie, qui semblerait naturellement devoir être et plus libre et plus générale, la philosophie aussi est presque exclusivement romaine; si elle se livre aux spéculations politiques, c'est à l'image de Rome qu'elle fait et ses lois et sa république; enfin la critique elle-même est romaine aussi : le traité Sur l'orateur, le plus beau des traités de Cicéron, n'emprunte-t-il pas, à peu de chose près, au barreau romain tous ses exemples et ses préceptes?

Ce n'est pas tout. La littérature latine n'a pas ce seul avantage d'offrir un caractère fortement prononcé, un caractère national; elle en présente un autre et très-grand: elle a un intérêt historique qui en fait en quelque sorte une littérature universelle; elle se rattache à tous les peuples, à toutes les traditions de l'ancien monde; l'Espagne, l'Afrique, les Gaules, y retrouvent leurs annales. Aussi est-il impossible, dans le tableau de cette littérature, de ne pas donner une grande place aux considérations historiques; car, si Rome écrit, c'est pour enregistrer ses victoires, dicter ses lois et étendre son empire.

Il n'en est pas ainsi de la littérature grecque. Ce point fixe, cette unité à laquelle on peut si facilement ramener la littérature latine, lui manque; elle en a bien une autre, plus élevée, saus doute, mais plus difficile à saisir. Assurément, la poésie, la philosophie, l'histoire grecques, s'occupent de la Grèce; mais elles s'en occupent avec un désintéressement qui, en faisant leur beauté et leur grandeur, les rend, pour ainsi dire,

moins manifestes, moins saisissables à l'observation, moins faciles à ramener à l'unité historique. Ce n'est pas la Grèce seule que chante Homère; c'est l'Asie, c'est un monde tout entier. Si Platon trace le plan d'une république, l'idéal d'une législation, ses théories peuvent être des rêves, mais ce sont des rêves magnifigues où l'humanité tout entière occupe sa pensée: dans ses vastes utopies, le monde peut tenir et se mouvoir. L'histoire a le regard aussi libre, le sentiment aussi élevé. Ni Hérodote, ni Xénophon, ni même Thucydide, ne montrent seulement la lutte et les victoires des Grecs; ces victoires sont encore celles de l'humanité, de l'Europe sur l'Asie, c'est-à-dire de la civilisation sur la barbarie, de la liberté sur le despotisme; enfin la critique elle-même est idéale aussi et universelle. S'élevant au-dessus des diversités de temps, de mœurs et de pays, elle puise aux sources mêmes du beau, pour les répandre ensuite avec une noble libéralité, ces préceptes qui, agrandissant le domaine de l'éloquence, n'en font plus seulement le privilége de la tribune, mais la placent et la montrent partout où un sentiment généreux, une grande pensée jaillissent du cœur de l'homme, sous quelque forme qu'elle se produise, pourvu que cette forme soit naturelle, pure, vive et élégante; le génie grec, en un mot, vit et respire dans une lumière plus éclatante que le génie romain : celui-ci est national, celui-là cosmopolite; l'un est la grandeur, l'autre la beauté.

Cette différence que nous venons de marquer entre le génie grec et le génie latin profanes se retrouve, toutes réserves faites, dans les littératures grecque et latine chrétiennes. Si vous lisez Tertullien, saint Ambroise, saint Augustin, vous y rencontrez, avec de magnifiques morceaux d'une éloquence naturelle et grande, des côtés singulièrement historiques; vous y suivez les développements de la discipline, de la morale, de la hiérarchie chrétienne. Et de même que dans les auteurs latins profanes on a en même temps que les faits relatifs au peuple romain les révolutions des autres peuples; ainsi dans chacun de ces docteurs chrétiens on trouve avec l'histoire du siége épiscopal auquel ils appartiennent, l'histoire générale de l'Église: Jérôme et Augustin touchent aux Églises de Gaule, d'Espagne, en même temps qu'à celles d'Italie et d'Afrique. Leurs écrits en éclairent vivement les annales.

L'Église grecque n'a pas cette universalité. Saint Grégoire de Nazianze, saint Basile, saint Jean Chrysostome possèdent l'Orient, mais ils n'en sortent pas. Tribuns éloquents et pacifiques, plutôt que chefs de gouvernement, s'ils règnent par la parole sur les peuples ravis de la richesse et de la beauté de leurs discours, on ne voit pas qu'ils saisissent fortement la société chrétienne; qu'ils lui impriment et une organisation et une physionomie profondes. Et comme dans la littérature grecque profaue, il serait difficile de saisir son unité ailleurs que dans ce sentiment même du beau, dans cette passion d'une forme pure et brillante, qui était l'idéal de l'imagination grecque; de même dans l'Église grecque on ne pourrait guère la rencontrer, cette unité, que dans la vivacité même de la foi et cette ardeur de charité particulière aux Chrysostome, aux Basile, aux Grégoire. Le génie grec chrétien a cet autre trait de ressemblance avec le génie grec païen : il est moins grec qu'il n'est universel. Dans les vérités qu'il enseigne, il s'adresse aux

infidèles presque autant, si je l'ose dire, qu'aux chrétiens : il s'occupe plus de morale que de dogme. Plus beau, par là, plus libre, il est aussi moins historique; il offre moins de saillie, moins de prise aux considérations philosophiques. De là nécessairement, dans le second volume, le léger changement de dessein que nous avons cru devoir y apporter. Les Pères latins, moins purs de forme, sont plus vigoureux que les Pères grecs; ils éveillent davantage et retiennent avec plus de force la réflexion : on sent que la puissance est là avec l'unité. Il n'en est point ainsi des Pères grecs. Avec plus d'éclat de génie, plus d'abondance, plus de pureté, ils offrent moins d'aperçus neufs et profonds : les premiers sont des docteurs; les seconds, docteurs aussi, sont surtout orateurs. Nous avons donc dû, en traitant des Pères grecs, nous moins attacher au côté historique que nous ne l'avions fait et le devions faire en traitant des Pères latins. D'ailleurs le caractère même littéraire des écrivains chrétiens latins et grecs nous indiquait cette distinction : dans les premiers, le style et la langue laissent souvent à désirer; il y a chez eux de grandes beautés, mais ces beautés sont mélangées; et il n'en est peut-être pas un seul dont on ne pût dire avec plus ou moins de justesse ce que Balzac a dit de Tertullien : « Avouons avec les délicats que leur style est de fer; mais qu'ils avouent aussi que de ce fer ils ont forgé d'excellentes armes. » Les Pères grecs, au contraire, sont beaucoup plus irréprochables. Partageant ici encore l'heureuse fortune du génie grec, qui conservait sa langue à peu près intacte, quand la langue latine, née bien après lui, était déjà atteinte par la corruption, s'ils blessent quelquefois le

goût par un excès d'abondance, ils le charment toujours par la douceur et l'harmonie du langage. Nous avons donc plus cité les Pères grecs que nous n'avons fait les Pères latins. Ainsi, d'un côté, nous avons plus donné aux considérations historiques; de l'autre à l'éloquence : c'est entre ces deux volumes la différence que nous voulions indiquer.

Pour les uns comme pour les autres, nous aurions pu et nous aurions dû peut-être citer davantage. Voici ce qui nous en a empêché. Les écrivains chrétiens et les apologistes, plus que les autres, obligés, pour se défendre, d'attaquer le paganisme dans ses origines et dans ses fables, l'ont fait avec une abondance de preuves, une variété et une profondeur d'instruction vraiment merveilleuses. Les apologistes grecs, entre autres Clément d'Alexandrie et Eusèbe, nous ont conservé de la littérature profane et principalement des poëtes une foule de passages qui ne se trouvent pas ailleurs. Chez les Latins, Arnobe, Lactance, saint Augustin, sont pleins aussi de détails curieux et de fragments importants pour l'histoire, les lettres et la philosophie; mais ces débris précieux ne se peuvent, en quelque sorte, détacher et enlever du cadre des apologies qui les ont conservés. C'est là, dans les Pères, une grande partie de leurs œuvres qui se refuse à la citation. Mais, stériles pour l'éloquence, ces fragments peuvent donner beaucoup à l'érudition et à la critique: il y a là une mine aussi riche que rarement explorée; nous ne l'avons pas ouverte : nous l'indiquons.

Pendant que s'achevaient ces Études, une grave question a été soulevée, qui se rattache directement aux Pères de l'Église, et à laquelle nous avons peutêtre quelque droit de prendre part, puisque notre nom y a été mêlé et notre témoignage invoqué. On voit qu'il s'agit ici et de la renaissance et du projet de substituer, dans l'enseignement, les Pères de l'Église aux auteurs classiques.

La renaissance, a-t-on dit, a été la source d'une grave altération dans la pensée chrétienne. Dans le commerce des auteurs profanes nous sommes redevenus païens: sentiments, idées, mœurs, arts, langage, tout chez nous respire le paganisme; la mythologie nous a envahis. La cause, ajoutait-on, de ce malaise qui, depuis trois siècles, trouble l'Europe, est dans l'éducation qui, chrétienne au moyen âge, a été, depuis la renaissance, presque entièrement païenne. Pour tarir cette source de désordres, pour sauver la société, il n'y avait donc rien de mieux à faire qu'à substituer dans l'enseignement le principe chrétien au principe païen qui l'avait corrompue; en d'autres termes, il suffisait de remplacer, dans les classes, les auteurs païens par les Pères de l'Église.

Ce système, inspiré sans doute par un zèle sincère, mais plus ardent peut-être que sage, avait d'abord trouvé quelques hautes approbations. Mais bientôt on a vu où il menait, et les voix les plus autorisées de l'épiscopat l'ont condamné. Que la renaissance ait eu ses erreurs et ses périls; qu'elle ait enivré quelques esprits au xvº siècle et plus tard, nous-même nous l'avons montré. Mais pour avoir eu ses torts et ses exagérations, assurément elle n'est pas coupable de tous les malheurs dont on la veut charger. Surtout, il ne le faut point oublier, la renaissance est pour bien peu de chose dans la réforme même qui, au xvº siècle, a si douloureusement partagé le monde chrétien. La

réforme l'a bien compris ainsi, car elle a été en général plutôt opposée que favorable au mouvement de la renaissance classique. Mais en admettant, ce que l'on ne saurait justement contester, que les témérités du xve et du xvie siècle ne soient pas sans quelques rapports avec la renaissance, il faut aussi reconnaître que ce qu'elle pouvait renfermer de mauvais et de corrompu a été bien épuré et corrigé par le bon sens et par le génie de notre grand siècle littéraire : l'alliance du goût délicat et noble de l'antiquité classique avec le spiritualisme chrétien restera le caractère et la gloire du siècle de Louis XIV. Ce que ce grand siècle a fait, on le peut faire sans crainte; et à l'exemple de Bossuet et de Fénelon, joindre à l'étude de l'antiquité chrétienne le culte de l'antiquité païenne. On ne voit pas que la société, au xvIIe siècle, en ait été troublée. La révolution que l'on propose dans l'enseignement n'est donc pas nécessaire; mais alors même qu'elle serait nécessaire, serait-elle possible? Les Pères de l'Église peuvent-ils, comme auteurs classiques, remplacer les auteurs païens?

Pour la résoudre, il suffit de poser cette question. Que pourrions-nous, en effet, ajouter sur ce sujet à ce qu'ont dit d'illustres et éloquents prélats, quand ils ont déclaré, comme l'avaient fait avant eux les Grégoire et les Basile, que la science n'ôtait rien à la vérité; que la beauté de la forme, l'élégance du langage, la précision du tour, les grâces en un mot et les charmes du discours se pouvaient et se devaient concilier avec la pureté de la doctrine. Ils ont été plus loin : avec une impartialité qui n'honore pas moins leur piété qu'elle n'atteste leur goût, ils ont reconnu que les Pères de l'Église, les Pères latins surtout,

offriraient difficilement les premiers éléments d'une éducation littéraire. L'élévation même de leurs pensées s'y oppose non moins que la rudesse de leur style; ajoutons que si dans les auteurs païens, il y a plus d'un passage que l'on doit dérober à la vue de l'enfant, on rencontre aussi dans les Pères certains détails qu'il ne serait pas très-prudent de lui présenter. Médecins des âmes, les Pères en découvrent toutes les plaies pour les guérir, et s'ils ont la pudeur du sentiment, ils n'ont pas toujours la réserve de l'expression.

Mais si, par l'incorrection du langage, par la rudesse de la forme, les Pères latins ne conviennent pas à l'enseignement de l'enfance; si les Pères grecs s'y refusent par la délicatesse même des peintures morales qu'ils présentent, les uns et les autres sont merveilleusement appropriés à un âge plus avancé, à un esprit plus fort et plus développé. Combien de perspectives agréables n'offrent-ils pas à l'imagination, de pensées nouvelles à l'esprit! Quand l'éloquence a péri avec Cicéron, et les derniers souvenirs de la liberté avec Tacite qui les avait conservés sous la tyrannie, quel plaisir et quel intérêt d'entendre la voix rude mais animée et pathétique de Tertullien réclamer la liberté de conscience et proscrire ces spectacles qui étaient la dernière franchise laissée au peuple-roi esclave; d'assister avec Donat à cet entretien où dans un cadre si pittoresque Cyprien enseigne, en regard des corruptions et des cruautés païennes, une si pure morale; de rechercher avec Augustin dans le calme d'une retraite philosophique embellie par les charmes de l'amitié cette vraie félicité, cet ordre de la Providence, que la sagesse profane ne soupconnait pas, et enfin de converser avec soi-même pour y trouver au fond de son cœur le Dieu que la foi révèle d'accord avec la raison. Telle est l'Église latine avec sa gravité sereine et élevée. Voici l'Église grecque avec les splendeurs de sa parole, les inépuisables inspirations de la charité, les grâces et les richesses de son imagination : Grégoire, avec ses élans d'orateur et de poëte; Basile, avec la grandeur de ses méditations, la beauté de ses peintures, l'éclat et la pureté de son langage; puis après eux et au-dessus, c'est Chrysostome avec le luxe éclatant de ses images, le pathétique de son âme, la vivacité et l'abondance d'une inspiration inépuisable comme la charité qui en est la source! Tel est, à côté des chefs-d'œuvre que leur peut présenter la littérature profane, le monde nouveau qu'ouvre à l'âme et à l'imagination des jeunes gens l'éloquence des Pères de l'Église.

Aussi l'ancienne et la nouvelle université ontelles toujours maintenu cette alliance; elles n'ont pas, comme on le leur a reproché, banni de l'éducation de l'enfance le principe chrétien, qui en doit être l'âme; elles n'en ont point écarté les auteurs sacrés pour y introduire à leur place et y faire régner les auteurs profanes. Qui aurait pu, en effet, concevoir cet étrange renversement qui, sous la loi chrétienne, aurait fait de la science païenne le fondement de l'éducation? Non; chez nous, à la base comme au sommet, l'enseignement est chrétien : depuis l'enfant qui apprend dans l'Epitome les faits principaux de l'histoire sainte jusqu'à l'élève de philosophie qui s'initie avec Malebranche aux méditations spiritualistes de saint Augustin, la chaîne sacrée n'est pas un moment interrompue. Les Actes des apôtres, les Évangiles la

commencent; des traités de saint Basile et de saint Jean Chrysostome la continuent; l'Existence de Dieu, par Fénelon, et la Connaissance de Dieu et de soi-

même, par Bossuet, la terminent.

C'est la pratique recommandée avec tant de sollicitude par Rollin et suivie par la nouvelle université. Qu'on consulte, en effet, les listes officielles qui, chaque année, désignent les auteurs qui doivent être expliqués dans nos classes, on y verra cette sage économie qui proportionne les auteurs chrétiens à l'intelligence de l'enfance, mais ne les lui refuse jamais. Et non-seulement pour ses élèves, mais encore pour ses maîtres, l'université est jalouse de ne céder à personne ce privilége de l'éloquence chrétienne. Dans les concours pour l'agrégation des classes des lettres et d'histoire, présidés, le premier par M. P. Dubois; le second par M. Saint-Marc Girardin, les Pères de l'Église ont toujours eu, surtout depuis 1838 à 1850, leur légitime part. Proposés à l'étude solitaire des candidats et à leurs joutes publiques, ils ont souvent été le sujet de leçons remarquables. Nous croyons que l'on retrouvera ici avec plaisir le texte de quelques-unes de ces questions de littérature et d'histoire 1. On peut aussi en consultant l'excellente notice publiée par M. Ath.

## 1. Agrégation des lettres. — Classes supérieures des lettres.

1838.—Étudier sous le rapport de la composition et du style l'Histoire universelle de Bossuet, en analysant le caractère distinct de chacune des trois parties de cet ouvrage.

1839.—Étudier les *Oraisons funèbres* de Bossuet, en caractériser l'éloquence; rechercher les points de comparai-

Mourier, sur le doctorat ès lettres, s'assurer que les Pères de l'Église ont été souvent devant la Faculté des lettres

son qu'elles peuvent offrir avec divers ouvrages de l'antiquité chrétienne.

1840.—Étudier le Petit Carême de Massillon sous le

rapport de la composition, de la langue et du style.

1841.—Rechercher les causes du grand éclat de l'éloquence de la chaire au xviie siècle, et étudier comparativement:

Les Sermons de Bossuet sur la Providence, sur la divinité de la religion, sur l'Église et l'unité de l'Église, sur la nécessité de la pénitence et la nécessité de travailler à son salut; sur le jugement dernier;

Les Sermons de Massillon sur la divinité de Jésus et sur la vérité de la religion, sur la vérité d'un avenir et sur le petit nombre des élus, sur le délai et les motifs de la con-

version, sur le jugement universel;

Les Sermons de Bourdaloue sur la Providence, sur la sainteté et la force de la foi chrétienne, sur le retardement de la pénitence et la préparation à la mort, sur le jugement dernier;

Les Sermons de Fénelon pour la fête de l'Épiphanie, aux prêtres des missions étrangères; entretien sur les caractè-

res de la piété; pour la fête de l'Assomption.

1843.—Rechercher dans les Pères de l'Église grecque et latine, y compris saint Bernard, les discours ou oraisons funèbres qui peuvent avoir servi de modèles aux orateurs sacrés du xviie siècle en France.

1844.—Étudier comparativement sous le rapport de la composition, de la langue et du style, les deux traités de

Sénèque et de saint Augustin, De vità beatà.

—Du panégyrique dans les orateurs chrétiens en France, au xvne siècle. Étudier particulièrement les panégyriques de saint Paul par Bossuet, de saint Bernard par Bossuet, Fénelon et Massillon.

1845.-Étudier comparativement les Maximes et Ré-

de Paris le sujet de thèses aussi solides que brillantes, soutenues par de jeunes professeurs de l'Université.

flexions de Bossuet sur la comédie; la lettre de J. J. Rousseau à d'Alembert sur les spectacles; les traités de Tertullien et de saint Cyprien sur le même sujet; et divers passages analogues de saint Augustin, saint Jean Chrysostome et Salvien.

1846.-Étude critique des œuvres poétiques de saint

Grégoire de Nazianze.

—Étude critique comparée des conférences et discours synodaux de Massillon et du traité de saint Jean Chrysostome, *De sacerdotio*.

1848.—Étude critique des traités de saint Augustin Contra academicos et des Quastiones academica de Cicéron.

—Des Sermons de Bossuet, de leur composition, et de leur influence sur les progrès de l'éloquence sacrée au xvue siècle. Étudier particulièrement les sermons : Sur la nécessité de travailler à son salut, sur l'ambition et l'amour des plaisirs, sur la charité fraternelle, sur la parole de Dieu et le culte de Dieu.

### Agrégation d'histoire et de géographie.

1839.—Étudier dans la *Cité de Dieu* de saint Augustin ce qui se rapporte aux événements de son temps, et apprécier l'explication qu'il en donne.

4842.—Étudier le traité de Salvien, De gubernatione Dei et indiquer quels renseignements on peut en tirer pour

l'histoire du ve siècle de l'ère chrétienne.

1845.—Recueillir dans les lettres de saint Bernard ce qui se rapporte à l'histoire des événements et des mœurs de son temps.

1846.—Rechercher dans les lettres et dans les sermons de saint Augustin ce qui a rapport à l'histoire politique et littéraire de son temps.

1847.—Rechercher dans les lettres de saint Jérôme ce qui a rapport à l'histoire politique et littéraire de son temps:

Enfin, on ne saurait l'oublier, si de nos jours l'étude des Pères a été rendue plus facile, si leur génie a été plus équitablement apprécié, à qui le doit-on, sinon à l'illustre écrivain qui, par son enseignement et ses ouvrages, a tant contribué à les remettre en lumière, à l'auteur du Tableau de l'éloquence chrétienne au 1ve siècle?

Voilà nos traditions; les traditions de la nouvelle comme de l'ancienne université : l'université a toujours eu pour maxime d'inspirer à la jeunesse avec le goût des belles-lettres celui des lettres divines, divinæ lectiones; c'est l'expression de Cassiodore.

## ÉTUDES

SUR

# LES PÈRES DE L'ÉGLISE.

### CHAPITRE PREMIER.

PRÉPARATIONS ET OBSTACLES QUE RENCONTRE L'ÉTABLISSEMENT DU CHRISTIANISME.

Quand le christianisme parut, il était attendu. Un siècle avant la venue du Christ, non-seulement au sein de la Judée, mais dans le monde païen, à Rome même, des bruits étranges, des voix prophétiques annonçaient un grand événement. Ces voix partaient de l'Orient: l'Orient devait dominer, et la nature allait enfanter un roi pour les Romains. Ces pressentiments singuliers que recueillait l'histoire, la poésie les chantait. Inspiré d'un souffle inconnu, organe d'une prophétie qu'il ne comprenait pas, Virgile célébrait dans la quatrième églogue cet ordre nouveau qui devait changer la face de la terre; et dans le sixième livre de l'Énéide, interprète

1

de la philosophie platonicienne, il faisait sortir du secret des mystères, sur les destinées de l'âme humaine après la mort, des dogmes voisins des espérances chrétiennes.

En même temps que l'avénement du christianisme était ainsi préparé par les divinations de la poésie, par les témoignages de l'histoire, d'autres pensées se remuaient au fond des cœurs, qui devaient faciliter l'établissement de la religion nouvelle. Par la bouche de Cicéron, la philosophie proclamait de grandes et saintes vérités: l'unité de Dieu, l'immortalité de l'âme, la fraternité humaine, la charité.

Mais ce qui, plus que les aspirations spiritualistes de la poésie, plus que les pressentiments sublimes de la philosophie, devait rendre facile et heureuse la propagation de l'Évangile, c'étaient les misères morales de la société romaine. Tout alors en effet souffrait; mais surtout la femme, l'enfant et l'esclave; déshérités, mis en dehors du droit commun, ils attendaient un affranchissement et une réhabilitation.

A Rome, en droit, sinon en fait, la femme n'était guère plus qu'une esclave; une mineure tout au plus, sous la main et en la puissance du mari. Tant que Rome fut pauvre, tant que les familles, même les familles patriciennes, vécurent principalement aux champs, uniquement occupées aux soins du ménage, quelquefois à de

durs travaux, les femmes ne sentirent pas, ou supportèrent patiemment leur joug. Mais quand, à la suite des conquêtes et avec les dépouilles de l'univers, le luxe commença à s'introduire dans Rome, elles goûtèrent moins cette vie de travail et de solitude. La loi Oppia, vivement appuyée par de complaisants tribuns, soutenus de la présence inusitée des femmes sur le forum, marque pour elles, dans l'histoire de Rome, une ère nouvelle. Dès ce moment, l'antique sévérité fléchit; et insensiblement les femmes obtiennent de l'usage, sinon de la loi, leur émancipation. Cette émancipation, surprise plutôt qu'accordée, fut pour la famille un grand malheur. Longtemps exclues de l'autorité et du grand jour, les femmes y rentrèrent violemment par l'audace et la licence; Agrippine et Messaline, ces noms disent assez jusqu'où allaient leurs emportements. C'étaient là les excès et les caprices du souverain pouvoir.

Pour être plus obscurs, les désordres domestiques n'étaient ni moins grands, ni moins nombreux. Le mariage n'était plus qu'un adultère masqué et commode; le divorce, un jeu, un des vœux et un des fruits du mariage: Repudium jam et votum est, quasi matrimonii fructus, dit Tertullien. On comptait ses années par le nombre des maris, et non par le nombre des consuls; on divorçait pour se remarier, on se mariait pour divorcer, ainsi s'exprime Sénèque; aussi le satirique ajoutait-il avec raison:

Quæ nubit toties, non nubit, adultera lege est.

Parlerai-je d'autres désordres plus honteux encore? Dirai-je, avec l'historien, que des femmes de nobles familles se faisaient inscrire au nombre des courtisanes, et que la loi dut intervenir, non pour empêcher, elle y était impuissante, mais pour régler ces dégradations patriciennes?

Cette facilité de se prendre et de se quitter, avait d'autres et plus graves inconvénients; l'exposition des enfants en était l'inévitable conséquence; homicide toléré par la loi, ce sera un des premiers et des plus grands bienfaits du christianisme, que d'en réparer les épouvantables abus, jusqu'au jour où il les pourra entièrement empêcher.

Tels étaient donc pour beaucoup d'enfants l'insouciance ou le crime de leurs mères; tels étaient les sinistres auspices sous lesquels ils entraient dans la vie, quand l'existence leur était laissée. Voyons ce que devenait l'enfant qui, plus heureux, n'avait pas été renié par sa mère.

Dans les premiers siècles de Rome, l'éducation de l'enfant était fort simple. Pour le jeune patricien, accompagner son père au sénat, assister quelquefois aux délibérations, s'attacher à quelque jurisconsulte habile, et, dans son commerce, s'initier au mystère des formules du droit; se préparer ainsi à la carrière politique et civile; puis, le temps venu, passer par les camps pour revenir au forum et arriver aux honneurs, ce fut là, pendant longtemps, toute l'éducation du jeune Romain.

Peu à peu, cet enseignement héréditaire, cette science de tradition s'effacèrent; le droit resta comme étude, et non plus comme préparation politique. Puis vinrent les maîtres grecs, souvent proscrits et jamais réellement repoussés, et sur le fonds romain, rude et sauvage, se déposèrent les germes d'une plus douce et plus brillante culture. Mais ces germes qui amollirent le caractère primitif, ne le changèrent point; sous la politesse, la cruauté resta, et alors parurent les vices de l'ancienne éducation. Cette éducation n'avait eu pour but, au dehors, que la conquête, au dedans, la rivalité politique, c'est-à-dire, le courage dans les camps, au forum, la chicane; dur et avare, le Romain ne connaissait d'autre art que celui du droit. Cette éducation, étroite et sévère, bonne jusqu'à la soumission de l'univers, l'univers subjugué, se trouva en défaut, et le danger que la prévoyance de l'État n'avait pas su éviter, la famille ne put ou ne voulut pas en sauver l'enfant. Si quelques femmes, si la mère des Gracques, de César, avaient elles-mêmes veillé sur le

berceau de leurs enfants et sur leurs jeunes années, ces exemples ne furent pas suivis; l'éducation de l'enfant fut abandonnée à quelque vieille parente, indifférente ou inhabile; et encore c'étaient les plus attentifs qui agissaient ainsi. Pour l'ordinaire, un esclave grec était chargé du soin d'élever le maître du monde; et vengeant sa servitude par la flatterie, il ravalait à ses vices son futur tyran. Après tout, je ne sais si, au sein de la famille, l'enfant eût mieux rencontré. Ce n'est pas un moraliste exagéré, ce n'est pas Sénèque, c'est le sage Quintilien qui nous trace de la corruption de l'enfant au sein de sa famille, ce triste et fidèle tableau : « S'il leur échappe quelque impertinence on quelques-uns de ces mots qu'on se permettrait à peine dans les orgies d'Alexandrie, nous accueillons toutes ces gentillesses d'un sourire ou d'un baiser; et tout cela ne me surprend pas; ce ne sont que de fidèles échos; ils sont témoins de nos impudiques amours; tous nos festins retentissent de chants obscènes, et nous y étalons des spectacles qu'on aurait honte de nommer. Les malheureux! ils apprennent tous les vices avant de savoir ce que c'est que des vices. »

Aussi quand nous verrons l'Eglise, par uu conseil, au premier abord rigoureux, prendre parti pour l'enfant contre la famille, approuver les fuites au désert, tout en regrettant ces divorces douloureux, nous les comprendrons en un temps où la famille elle-même n'était un sûr asile ni pour le cœur, ni pour l'esprit de l'enfant. Tel était, dans la corruption du monde romain, le sort de l'enfant et de la femme; plus misérable encore était celui de l'esclave.

On sait ce qu'était l'esclave dans les lois et les idées romaines; une chose et non un homme, moins nul encore qu'il n'était vil; un instrument que l'on vendait avec le vieux fer; moins, bien moins malheureux toutefois par les rudes travaux auxquels le condamnait l'avarice des anciens Romains, que par les indignes affronts que lui fit plus tard subir leur corruption. De quels outrages, en effet, ne s'avisait pas le caprice d'un maître! Sénèque n'a pas craint de les rappeler; je serai moins hardi, et me contenterai de ces mots dont l'auteur, arbitre souverain de l'élégance et des raffinements du luxe romain, ne saurait être suspect : « J'ai payé mille deniers, fait-il dire à un esclave, la liberté de ma femme, pour qu'un maître n'eût plus le droit de la prendre pour son essuie-main. » Aussi, les esclaves seront-elles les premières à embrasser l'Évangile. « Pour découvrir la vérité, dit Pline le Jeune, j'ai jugé nécessaire de soumettre à la torture deux femmes esclaves qu'on disait initiées à leur culte! » Esclave et femme, les deux misères ici réunies se réfugiaient dans les espérances chrétiennes :

Præcipites atrâ ceu tempestate columbæ Condensæ, et *Christi* amplexæ simulacra sedebant.

Si, de ces souffrances et de ces dégradations partielles, on passe au tableau général de la société romaine, on n'aura pas un moins triste spectacle.

Le génie romain, génie dur et sauvage, corrompu plutôt qu'adouci par les arts de la Grèce, retenant, au milieu des vices nouveaux que lui apportaient les richesses de la conquête, ses vices originels, l'ambition et la cruauté, offrit alors un hideux spectacle. Ces fiers patriciens qui, vainqueurs de l'univers, avaient, au temps de Sylla, quand l'univers n'eut plus d'ennemis à leur donner, tourné leurs armes contre euxmêmes, et conservant dans leurs crimes mêmes quelque chose de leur première et féroce grandeur, s'étaient disputé dans les guerres civiles les dépouilles que la victoire avait amassées au sein de Rome, nous les voyons alors se rabattant aux délations, genre honteux et timide de proscriptions, tomber, tour à tour sacrificateurs et victimes, aux pieds de la tyrannie qui excitait moins leurs haines sanguinaires et avides, qu'elle ne s'y prêtait.

Ainsi Rome ne retenait de son génie primitif que les vices qui s'y mêlaient à de fières mais dures vertus; la barbarie restant, le courage avait disparu. Si l'Italie vit encore, si elle se défend contre les peuplades du nord, qui déjà l'inquiètent et la pressent, c'est avec les forces et le sang des nations mêmes qu'elle a soumises; ce sont les provinces qui, la recrutant, qui, mariant un sang vigoureux à son sang appauvri, lui donnent une vie artificielle et précaire : contre l'ordinaire, la vie n'est plus qu'aux extrémités. Le sénat aussi bien que l'armée, l'éloquence comme la poésie, se raniment à une influence étrangère : généraux, magistrats, orateurs et poëtes, lui viennent de l'Espagne, de la Gaule, de l'Afrique; les empereurs aussi.

En se mêlant ainsi à tous les peuples, Rome s'y perd et s'y abîme; elle leur livre insensiblement l'empire. Tout concourt à cet affranchissement de l'univers, la tyrannie des empereurs aussi bien que la faiblesse des Romains: c'est sur Rome que retombe le joug qu'elle avait fait peser sur les peuples; plus près de la tyrannie, elle en porte tout le poids; les empereurs s'arment et s'appuient contre elle des provinces. On est surpris d'abord de cette longue patience de l'univers, en présence des forfaits et des monstruosités de la tyrannie impériale; on s'étonne qu'elle ait si longtemps trouvé les peuples résignés et tremblants; mais en pénétrant plus avant, cet étonnement cesse bientôt : cette tyrannie ne s'exerçait guère qu'au sein de Rome et sur les patriciens; le peuple et les provinces la voyaient

avec indifférence; le peuple y applaudissait; les provinces, elles, en profitaient; leurs franchises municipales étaient respectées: loin de la tyrannie, leurs regards comme leurs droits n'en étaient point atteints et violés. Ainsi se resserrait chaque jour autour de Rome le cercle fatal dans lequel elle devait s'éteindre.

Comment se consolaient les Romains du despotisme et d'une inévitable ruine? par l'ivresse des plaisirs. Ne demandons point aux peintures exagérées de la satire, à Martial, à Juvénal, de nous révéler ces tristes secrets de la corruption romaine; des auteurs graves, des moralistes, Sénèque et Pline l'Ancien, y suffisent et au delà. Que rappeler de préférence dans ces saturnales de la toute-puissance, dans ce délire des imaginations excitées et servies par les richesses de l'univers? la gourmandise? oui, c'était bien là un des vices dominants de ces Romains dégradés. Pour l'assouvir, la terre, la mer, les contrées les plus lointaines n'ont point de productions assez rares; vainement pour v satisfaire la vie d'un peuple tout entier, la vie du peuple roi, ainsi l'avaient-ils appelé, est-elle chaque jour exposée à tous les dangers, rien ne saurait rassasier ces monstrueuses convoitises de la satiété romaine. Aux recherches de la gourmandise se joignent les caprices insolents, les orgueilleuses fantaisies de la richesse. Une femme: « portant un petit filet autour de son cou » dans une seule coupe, buvait la dépouille et les larmes d'une province : « Voilà, s'écrie Pline, voilà le fruit des concussions; voilà pourquoi Lollius, dissamé dans tout l'Orient pour les présents qu'il avait extorqués aux rois, et tombé dans la disgrâce de Caïus César, fils d'Auguste, avala du poison : c'était pour que sa petite-fille se fit voir aux flambeaux avec une parure de quarante millions de sesterces, » et il ajoute : « Calculez d'un côté ce que portèrent dans leurs triomphes Curius et Fabricius; et d'un autre côté, voyez à table, une seule femme, une Lollia! unam imperii mulierculam accubantem! N'aimeriez-vous pas mieux qu'ils eussent été arrachés du char triomphal, plutôt que d'avoir, par leurs victoires, préparé de tels scandales? » C'est par un même sentiment d'indignation et de philosophique pitié que Montesquieu, après avoir retracé ce long et laborieux enfantement de la grandeur romaine qui doit échoir à Caligula, s'écrie avec une éloquente tristesse : « C'est ici qu'il faut se donner le spectacle des choses humaines. Qu'on voie dans l'histoire de Rome, tant de guerres entreprises, tant de sang répandu, tant de peuples détruits, tant de grandes actions, tant de triomphes, tant de politique, de sagesse, de prudence, de courage; le projet d'envahir tout, si bien formé, si bien

soutenu, si bien fini, à quoi aboutit-il? qu'à assurer le bonheur de cinq ou six monstres!»

Tel avait donc été le fruit des conquêtes romaines, de provoquer et de satisfaire les caprices les plus extravagants du luxe et de la sensualité.

De là un excès de misère égal à l'excès du luxe et des profusions. Aussi l'image du pauvre apparaissait-elle quelquefois au milieu de la splendeur des festins et en assombrissait l'éclat. Voici les convives rassemblés autour de la table de Trimalchion. Selon la coutume des anciens, on a placé sur la table un squelette d'argent pour rappeler aux convives la rapidité de la vie, et les exciter à en jouir par la pensée et en quelque sorte la présence de la mort. En outre, la salle à manger est ornée d'une horloge près de laquelle un esclave, la trompette à la main, avertit de la fuite du temps et de la vie. Les convives se livrent donc à la joie et à la surprise des profusions brillantes et ingénieuses qui, à chaque instant, trompent agréablement leurs regards et réveillent leur appétit languissant. Tout à coup la scène change; des inquiétudes singulières se mêlent à la joie des convives; on craint que la récolte ne soit mauvaise; la saison malsaine, le blé cher; on craint enfin la famine. « Je vous jure, dit un des interlocuteurs que, de toute la journée, je n'ai pas trouvé à me

procurer une bouchée de pain. » Enfin une image funèbre apparaît; elle vient tout couvrir et offusquer de son ombre : un des convives, dans un moment de distraction, va raconter cette histoire: « Un pauvre et un riche étaient ennemis; - qu'est-ce que le pauvre? quid est pauper? » s'écrie tout à coup, comme par un mouvement involontaire, le héros du festin. A cette question, celui auquel on l'adresse, n'a garde de répondre; il détourne la conversation, et débite je ne sais quelle dissertation savante. Il ne pouvait mieux faire en effet, car le vieux monde romain n'avait pas la réponse à cette question; aussi cherchait-il à refouler cette apparition fâcheuse du pauvre au milieu de ses joies: il était perdu si ce fatal secret de la misère venait à être divulgué. Mais malgré le silence et les précautions, le fantôme grandissait; la société romaine tout entière se sentait troublée dans ses joies et inquiète de son avenir : Le pauvre et le riche étaient ennemis. Le festin de Trimalchion déjà assombri par une imprudente curiosité, s'attriste de plus en plus. Commencé joyeusement au milieu des saillies du vin, de l'esprit, de l'éclat des candélabres étincelants d'or et de lumières, il se couvre insensiblement de lueurs funèbres; il finira dans les larmes : on dirait un dernier repas d'Herculanum; les convives ont encore la coupe à la main, la couronne de fleurs sur la tète; mais la mort a glacé le sourire sur leurs lèvres et la vie dans leur cœur.

La cruauté suivait la débauche et la gourmandise. Sénèque, dans son traité De la colère, nous a étalé les effrayants caprices de ces maîtres du monde. Ces caprices, pour les riches, se satisfaisaient assez facilement. L'esclave était là pour subir et épuiser tous les emportements du maître. Un esclave a-t-il cassé un vase de cristal? on le fait saisir et jeter aux murènes. Mais le peuple n'avait pas ces satisfactions; il fallait pourtant contenter en lui cette vieille férocité du sang romain, qui, nourrie aux guerres civiles et étrangères, eût été redoutable 'dans les loisirs de la paix. Les combats de gladiateurs y pourvurent. Ce fut pour le peuple romain l'image et l'émotion, sans périls, de ces luttes terribles qui lui avaient soumis l'univers : les jeux sanglants du cirque furent pour les farouches enfants de Romulus le dernier et le plus cher des plaisirs, et le plus grand outrage de Rome envers l'humanité. Les sages d'entre les païens en étaient révoltés; mais leurs paroles ne pouvaient triompher de l'endurcissement des mœurs romaines; il y faudra une autre et plus puissante autorité. Renverser les amphithéâtres, obtenir du peuple roi qu'il ne fasse plus d'un spectacle de sang, l'intérêt et la beauté de ses fêtes, ce sera l'œuvre et la victoire de la parole chrétienne.

D'autres vengeurs sont tout prêts d'ailleurs.

L'esclave, la femme, tous les faibles et les opprimés de la société ancienne, n'étaient pas les seuls et les plus puissants auxiliaires que dût trouver l'établissement du christianisme; Rome n'avait pas seulement écrasé les faibles, elle avait écrasé les peuples; ceux qu'elle appelait les barbares, elle les avait attaqués, poursuivis, anéantis jusque dans leurs dernières retraites; elle leur avait porté la servitude sous le nom de paix; c'était leur sang qu'elle répandait dans les amphithéâtres. Il y avait donc là une vengeance préparée pour l'univers. Tacite lui-même l'entrevoyait comme une fatalité que les dieux tenaient suspendue sur Rome. Ces peuples en effet, selon l'expression de Fénelon, étaient destinés à punir Rome, enivrée du sang des martyrs, enivrée aussi de celui de ces autres martyrs de l'humanité outragée, les gladiateurs. Voilà les alliés du christianisme, ceux qu'il doit trouver les plus empressés et les plus fidèles à sa voix. Les barbares avaient encore un autre rôle que celui d'affranchir l'esclave et de le venger; ils devaient aussi, par le culte qu'ils avaient pour elle, relever la femme de sa déchéance et aider, en cela encore, à l'œuvre du christianisme : la chevalerie sera guerrière en même temps que religieuse.

Ces vengeurs, Tacite les a peints admirablement. Quand, dans le plus instructif de ses ouvrages, il oppose à la corruption romaine le tableau des mœurs simples et vigoureuses de la Germanie, on croirait d'abord que saisi de l'esprit nouveau, sentant son pays mort aux grandes choses, il veut appeler d'avance les races du nord à prendre leur part dans l'œuvre providentielle. Rien n'est pourtant plus contraire à sa pensée. Ces vertus barbares qu'il signale aux Romains, il les redoute plus qu'il ne les admire; c'est un danger qu'il dénonce à ses concitoyens dégénérés. Il est heureux de pouvoir leur apprendre qu'une peuplade germaine a péri tout entière par une ligue des nations voisines, et il ajoute : « Puissent durer à jamais dans le cœur de ces nations, à défaut d'affection pour nous, ces haines contre elles-mêmes! car, notre empire s'étant élevé au faîte de ses destinées, la fortune ne peut rien nous offrir de plus que les discordes de nos ennemis. » Triste vœu, et pressentiment remarquable tout à la fois de cet avenir que Tacite cherchait vainement à conjurer!

En même temps que les mœurs, étaient tombées les croyances religieuses. Vainement par des lois sévères et des décrets répétés, Rome avait-elle voulu maintenir le culte ancien. Déjà, au siècle des Scipions, la foi était atteinte. Ennius avait traduit le livre d'Evhemère, où tous les

dieux étaient convaincus de n'avoir été que des hommes placés dans le ciel après leur mort, pour leurs bienfaits, quelquefois pour leurs crimes. Et tandis que le futur vainqueur de Carthage allait s'enfermer dans les temples pour y recevoir les conseils des dieux, le même Ennius, son ami, se moquait dans ses vers des devins et des aruspices. Un autre ami des Scipions, le Grec Polybe, expliquait froidement la raison politique et le but officiel de la religion. Bientôt les dieux furent exposés sur la scène aux railleries et à l'imitation scandaleuse des hommes. Dans une de ses pièces, Térence nous montre un jeune débauché excusant ses désordres, les justifiant par l'exemple du maître des dieux. « Pourquoi, dit-il, chétif mortel, ne ferai-je pas ce que font les dieux? » La satire n'est pas plus respectueuse à leur égard que le théâtre. Un autre poëte nous représente les dieux qui, assemblés en conseil, se disputent d'abord entre eux certaines prérogatives, mais qui, terminant à l'amiable cette querelle de famille, finissent par se décerner réciproquement et d'un commun accord le titre de père.

La hardiesse va chaque jour en augmentant. Qu'est-il besoin de rappeler Lucrèce renversant du même coup et l'Olympe et les dieux; Ovide racontant leurs humaines faiblesses et ramenant la théologie à la fable? Voici un plus grave

symptôme : la politique elle-même, jusque-là si discrète, si étroitement liée à la religion, la politique cède à la tentation de se montrer philosophique. Cicéron, dans son traité de la Nature des dieux, a si bien devancé les attaques que les apologistes chrétiens devaient livrer au paganisme, que plus tard le paganisme voudra anéantir ce traité. Varron, le savant et réservé Varron, publie qu'il y a une théologie politique, et donne la liste infinie de tous les Jupiters; Sénèque ne ménagera pas davantage les superstitions et les divinités païennes. Dans cette métamorphose bizarre qu'il fait subir à Claude après sa mort, il montre les dieux délibérant s'ils doivent recevoir parmi eux l'époux d'Agrippine, et se plaignant de la facilité avec laquelle on crée des dieux : « Autrefois, dit l'un d'eux, c'était une grande affaire que d'être fait dieu, aujourd'hui vous avez ravalé cet honneur dans l'opinion. En conséquence, je suis d'avis qu'à dater de ce jour nul ne soit fait dieu; quiconque, au mépris de ce sénatus-consulte, sera fait dieu soit en sculpture, soit en peinture, je vote pour qu'il soit livré aux larves. » On sait d'ailleurs que Sénèque avait composé un traité spécial contre les superstitions. Un contemporain de Sénèque dit aussi qu'il est plus facile dans cette foule de dieux que l'on crée chaque jour, de trouver un immortel qu'un homme. Enfin Pline l'Ancien, dans un court

chapitre, fait justice de toutes les monstruosités et de toutes les fables du polythéisme.

Ces libertés philosophiques doivent-elles surprendre? César n'avait-il pas déclaré, en plein sénat, qu'au delà de la vie il n'y avait rien? Cicéron lui-même, jeune, il est vrai, et dans un intérêt d'avocat, avait aussi donné contre le supplice d'un coupable, cette déplorable raison. Auguste, qu'Horace n'avait point encore converti, Auguste, dans un repas sacrilége et licencieux, parodie les grandes divinités de l'Olympe. Toute tradition religieuse se perd. Sous Tibère, les vierges manquent aux autels de Vesta; il faut les y rappeler par de grands et nouveaux priviléges. Enfin, sous Claude, quand le flamine vient à mourir, on ne le peut remplacer légalement; et cela, dit l'historien, par négligence et oubli des cérémonies saintes : le secret de la confarréation, c'est-à-dire du mariage religieux, condition indispensable des flamines, ce secret était perdu.

Cette ruine de la croyance avait laissé dans les âmes un grand besoin d'espérances que le paganisme était impuissant à satisfaire. Sénèque veutil consoler une mère de la perte de son fils, il ne trouve rien de mieux à lui dire, sinon qu'après la mort il n'y a plus de sentiment, partant plus de douleur; et par conséquent, qu'il ne doit plus y avoir de regrets. Pline l'Ancien va plus loin;

il regarde le suicide comme un privilége de l'homme, dénié aux dieux; et quant à l'immortalité, c'est une illusion misérable de l'humanité, toujours ingénieuse à se tromper elle-même, toujours avide de vivre; enfin, pour la philosophie la plus religieuse alors, pour le stoïcisme, Dieu, c'était l'univers; « Dieu, dit Lucain, où est-il? L'air, la mer, le feu, le ciel, n'est-il pas là tout entier? »

D'où étaient venus au génie romain, naturellement si religieux et si grave, cette indifférence et ce doute général?

Vers le vie siècle avant l'ère chrétienne, l'esprit romain se trouva pour la première fois en contact avec l'esprit grec. Les rapports qu'il entretint alors avec les brillantes populations de la Grande-Grèce, le poussèrent rapidement dans des voies nouvelles; de cette époque datent les progrès que Rome fit dans les sciences et dans les lettres, j'ajouterai dans la corruption; car je crains que Rousseau n'ait pas complétement tort. La célèbre ambassade de Diogène, de Carnéade, de Critolaüs, où tous les systèmes philosophiques de la Grèce représentés semblaient d'un seul coup assiéger et forcer les portes du sénat jusque-là étroitement fermées à la philosophie, cette ambassade fut singulièrement fatale augénie antique de Rome; mais, fatale à Rome, elle fut utile à l'humanité, et par suite, à l'établissement du christianisme. Alors, en effet, l'ancienne intolérance romaine futvaincue; l'Orient, si souvent repoussé, entra à la suite de la Grèce; d'abord proscrit, ainsi que la philosophie, il finit par triompher. Le sénat décrète la destruction des temples d'Isis et de Sérapis; il chasse les astrologues chaldéens et les adorateurs de Jupiter Sabazius. Inutile résistance! le temple d'Isis et de Sérapis, démoli en 701, se relèvera bientôt; et le jour n'est pas loin où Tacite pourra dire avec justesse que Rome est le rendez-vous de toutes les superstitions, et annoncer le triomphe définitif de l'Orient.

Ainsi l'avénement du christianisme se trouvait préparé par les souffrances et les aspirations morales des âmes, par l'affaiblissement de l'ancien esprit romain, par l'absence et le besoin de croyances, par une tolérance nouvelle, sinon de la loi, nous le verrons, de l'opinion du moins; enfin il l'était en quelque sorte matériellement. L'univers conquis et pacifié s'ouvrait tout entier à la prédication évangélique; elle pouvait directement s'adresser à ces peuples barbares dont Tacite avait loué les vertus natives, et qui devaient être les prémices du christianisme. Ces larges voies militaires que Rome n'avait établies que pour la rapidité et la sûreté de ses victoires, seront autant de routes prédestinées par où se précipiteront dans un monde nouveau les missionnaires de la foi nouvelle : « Que vos conseils,

ò Seigneur, sont admirables, et que vos voies sont profondes! Votre Église devait être principalement établie parmi les gentils; et vous choisissez aussi la ville de Rome, le chef de la gentilité, pour y établir le siége principal de la religion chrétienne! Il y a encore ici un autre secret que vos saints nous ont manifesté. Dans le dessein que vous aviez de former votre Église en la tirant des mains des gentils, vous aviez préparé de loin l'empire romain pour la recevoir. Un si vaste empire, qui réunissait tant de nations, était destiné à faciliter la prédication de votre Évangile et à lui donner un cours plus libre. Il vous appartient, è Seigneur, de préparer de loin les choses, et de disposer pour les accomplir des moyens aussi doux, qu'il y a de force dans la conduite qui vous fait venir à vos fins. A la vérité, l'Évangile devait encore aller plus loin que les conquêtes romaines, en annonçant aux Grecs, aux barbares et aux nations les plus reculées, la monarchie du vrai Dieu, et il devait être porté aux nations les plus barbares. Mais enfin l'empire romain devait être son siége principal. O merveille! les Scipions, les Lucullus, les Pompée, les César, en étendant l'empire de Rome par leurs conquêtes, préparaient la place au règne de Jésus-Christ, et selon cet admirable conseil, Rome devait être le chef de l'empire spirituel de Jésus-Christ, comme elle

l'était de l'empire temporel des Césars. Rome fut sous les Césars plus victorieuse et plus conquérante que jamais : elle contraignit les plus grands empires à porter le joug ; en même temps elle ouvrit une large entrée à l'Évangile. Ce qui était reçu à Rome, et dans l'empire romain, prenait de là son cours pour passer encore plus loin. » Cette pensée, si bien exprimée ici par Bossuet, de la destinée providentielle de Rome, se trouve également indiquée dans saint Jérôme et dans saint Augustin. Il faut joindre à cette facilité de communications l'unité de langage et d'administration. La langue grecque et la langue latine, en effet, étaient, sauf quelques idiomes tels que le chaldéen, le syriaque, la langue de l'Égypte, idiomes laissés au petit peuple, des langues universelles.

Telles étaient les préparations que rencontrait l'établissement du christianisme; mais les obstacles étaient plus grands encore, plus nombreux, que ces préparations n'étaient favorables. Si le christianisme avait pour lui les misères, les ignorances, les injustices de la société; contre lui, il avait la politique, les passions, les intérêts, la loi, le sénat et les préjugés du peuple.

Partout, les attaques à la religion sont graves; mais à Rome, dans cet empire où la constitution politique était de toute part enveloppée, contenue dans la constitution religieuse; où le souverain

était aussi le pontife; où la magistrature était un véritable sacerdoce; où les grandes familles tenaient à la religion de l'État par des souvenirs, des intérêts, des gloires héréditaires; où l'éternité de l'empire se confondait avec celle de la religion, dans un tel empire, le christianisme devait trouver et trouva, dans les pouvoirs, une résistance organisée et vigoureuse. Il ne put même profiter de cette adoption facile que rencontraient les autres cultes : « On sait, dit Montesquieu, que les Romains recurent dans leur ville les dieux des autres pays : ils les reçurent en conquérants; ils les faisaient porter dans les triomphes; mais, lorsque les étrangers vinrent eux-mêmes les établir, on les réprima d'abord. On sait de plus que les Romains avaient coutume de donner aux divinités étrangères les noms de celles des leurs qui y avaient le plus de rapport; mais, lorsque les prêtres des autres pays voulaient faire adorer à Rome leurs divinités, sous leurs propres noms, ils ne furent pas soufferts, et ce fut un des grands obstacles que trouva la religion chrétienne.» De son côté, le christianisme se refusait à entrer dans un partage sacrilége avec les autres divinités; son Dieu était un dieu jaloux.

Une loi de Romulus défendait l'introduction des superstitions étrangères. Cette loi, souvent renouvelée et confirmée sous la république, fut maintenue sous l'empire. C'était là contre le christianisme, de terribles précédents; ils ne suffirent pas. Néron le premier fit contre les chrétiens des lois sévères, que ses successeurs renouvelèrent ou étendirent.

Du reste, en cela comme dans les persécutions, les empereurs obéissaient plutôt aux sévérités du sénat, qu'ils n'en prenaient l'initiative. Un ancien décret, rappelé par Tertullien, porte que toute divinité devait être consacrée par le sénat. Le sénat maintint avec opiniâtreté ce privilége : il en fut des persécutions contre les chrétiens comme des proscriptions; les empereurs y furent plus souvent poussés que naturellement portés. Placés plus haut, plus désintéressés dans la lutte, ils furent d'abord tolérants pour les chrétiens; mais les sénateurs, qui avaient les charges et les honneurs du sacerdoce, y renonçaient plus difficilement.

Non-seulement le sénat et la loi étaient contre les chrétiens, mais ceux même qui étaient chargés de l'interpréter et de l'enseigner, les jurisconsultes, étaient leurs plus redoutables adversaires; et comme si cet ancien esprit du droit, qui était le génie natif de Rome et, à proprement parler, sa littérature originale, ne lui devait jamais manquer, au moment où le christianisme a grandi, les jurisconsultes, les légistes se présentent en foule et avec éclat : Gaïus, Paul, Pomponius, Ulpien, Papinien, se pressent et se

succèdent pour défendre la vieille constitution romaine : le me siècle est le siècle des jurisconsultes; ils ont la faveur et l'oreille du prince. Les jurisconsultes sortaient en général du stoïcisme. L'esprit du stoïcisme, cet esprit positif et pratique, qui allait si bien au caractère romain, passant dans le droit, lui communique son inflexibilité. Le droit cependant sera obligé de se relâcher de sa rigueur, et tout en combattant le christianisme, il en prendra et en proclamera les maximes, mettant ainsi, dans le code romain, à l'exemple du code évangélique, les principes de l'égalité humaine.

Le stoïcisme a deux âges : dans le premier, aux prises avec le malheur, il en soutient courageusement les assauts; il triomphe, malgré les dieux; il s'appelle alors Caton et Brutus. A son second âge, moins énergique, il est beau encore. S'il ne sait combattre, il sait mourir, et bien qu'il se drape avec un peu trop de faste, il ala pose noble et le cœur grand. Mais ce courage de résignation, stérile d'ailleurs, cette fermeté doctrinale ne suffit plus au monde, et le stoïcisme lui-même y renonce. Au moment où il est le plus dignement représenté, où il est assis sur le trône, à ce moment même, il se sent ému, il s'attendrit : Marc-Aurèle, a-t-on dit, se serait donné la mort, non plus par regret pour la liberté, mais par ennui et tristesse de la vie; alors le stoïcisme abdique. Montesquieu a beaucoup regretté la chute du stoïcisme. Je ne pense pas qu'à vivre, ni lui, ni l'humanité eussent beaucoup gagné; le stoïcisme était le passé; Plutarque lui-même, un des derniers croyants du paganisme, le condamne. Mais si le stoïcisme ne pouvait plus faire vivre la société, il en pouvait arrêter la marche, et par ses vertus mêmes il fut contraire au christianisme. Le stoïcisme a été, politiquement, à l'égard du christianisme, ce qu'ont été, légalement, les jurisconsultes: il l'a combattu par la raison d'État. Ainsi Marc Aurèle, ainsi Trajan lui ont été contraires; leur tolérance naturelle cédait à leur politique.

Après le stoïcisme, le christianisme avait, au sein de la philosophie, un autre ennemi; mais celui-là beaucoup moins noble, l'épicuréisme.

Introduit à Rome au moment où le luxe et les arts y entraient sur le char triomphateur qui y rapportait les dépouilles de la Grèce et de l'Asie, l'épicuréisme vint fort à propos pour légitimer par ses doctrines le mouvement qui allait emporter les Romains vers les plaisirs. Chanté par Lucrèce, bientôt il s'insinua facilement dans les imaginations et dans les mœurs. A Rome, l'épicuréisme eut, comme le stoïcisme, un caractère particulier : on l'exagéra. Si l'on avait forcé les doctrines de Zénon jusqu'à l'insensibilité, on amollit jusqu'à la volupté celles d'Épicure. Ces deux extrêmes étaient inévitables dans le carac-

tère romain. Mais vers Épicure la pente était beaucoup plus douce, et par conséquent plus générale. En vain Cicéron chercha-t-il à lui opposer les doctrines plus pures et plus nobles de l'Académie; ses efforts, qui arrêtèrent un moment l'influence énervante de l'épicuréisme, ne la pouvaient entièrement paralyser. Sénèque y échoua également; quoi qu'il fît, il ne réussit pas à épurer l'épicuréisme, à le ramener à son sens primitif et sage. Comment y fût-il parvenu? Cette volupté que l'épicuréisme recélait invinciblement dans ses prémisses, et qu'il était difficile ou plutôt impossible à la logique de n'en pas tirer, la situation des âmes toute seule eût suffi à l'en exprimer. Quelle philosophie, en effet, pouvait mieux convenir à cette souveraine licence d'un luxe inouï, d'une fortune, qui était celle de l'univers, aux doutes des esprits, au découragement des âmes, que cette complaisante doctrine qui apprenait tout à la fois à vivre et à mourir agréablement, qui convenait au voluptueux las de l'existence, comme au patricien suspect, condamnés souvent tous deux à se donner la mort sur un signe de l'empereur? L'épicuréisme régna donc dans Rome, à côté ou plutôt au-dessus du stoïcisme : ennemi comme lui, mais pour des motifs contraires, d'une religion qui condamnait le plaisir, et proscrivait les couronnes de roses. Tous deux d'ailleurs, épicuréisme ou stoïcisme, aboutissaient au même résultat, le suicide. La forme seule en était différente, grave ou riante, indifférente ou philosophique: c'était la mort de Sénèque ou de Pétrone.

Ainsi donc à Rome, contre le christianisme, la loi, le pouvoir, les intérêts, les passions et aussi la philosophie; pour lui, les souffrances du monde, une tolérance nouvelle et cette tristesse, ce besoin de croyances qui, au sein même des plaisirs, saisissaient les esprits les plus frivoles et les plus nobles âmes, et étaient comme les aspirations de la conscience humaine vers les vérités divines.

## CHAPITRE II.

LE CHRISTIANISME A ROME. — TACITE. — SÉNÈQUE. — FLAVIEN JOSÈPHE. — PLINE LE JEUNE.

Le monde romain fut longtemps sans connaître le christianisme : à la fin du ne siècle on le confondait avec le judaïsme, ou on ne voyait en lui qu'une secte philosophique. Tacite distingue à peine les chrétiens des Juifs, et l'on ne sait si, dans cette proscription que fit Tibère de ce que Tacite appelle les cérémonies égyptiennes, il faut ou non comprendre les chrétiens. Quoi qu'il en soit, judaïsme ou philosophie, à ces deux titres, le christianisme devait peu attirer l'attention des Romains. Ce dédain ou du moins cette indifférence pour les systèmes philosophiques, que Cicéron et Sénèque, après lui, reprochaient à leurs concitoyens, étaient toujours les mêmes. Le génie romain, grave et pratique, répugnait à d'oiseuses discussions; la loi, dans sa majestueuse brièveté, lui paraissait préférable à de périlleuses théories. On a de ceci, et même relativement au christianisme, un remarquable exemple. Quand saint Paul fut traîné par des juis jaloux devant le tribunal de Gallion, un frère de Sénèque, Gallion s'enquit d'abord du sujet du différend qui s'était élevé entre saint Paul et les juiss. L'ayant appris, il répondit: « S'il s'agissait, ô juis, de quelque crime ou de quelque injustice dont vous eussiez à vous plaindre, je vous entendrais; mais s'il s'agit de paroles, de discussions sur votre foi, je ne veux être votre juge. »

Si, comme secte philosophique, le christianisme ne pouvait appeler l'intention des Romains, confondu avec le judaïsme, il ne pouvait obtenir que leur mépris. Les juifs étaient en horreur aux Romains. Rien n'avait pu diminuer cette aversion. Quand le Panthéon s'ouvrit à tous les cultes, seuls les juifs furent exclus de la tolérance universelle; il est juste de dire qu'euxmêmes n'y voulaient point participer. Philon même qui, comme philosophe, incline au syncrétisme et donne la main à l'Orient, comme juif, Philon est exclusif. Le récit qu'il nous a laissé de son ambassade auprès de Caligula, montre combien, en fait de religion, les idées des juifs étaient contraires aux idées des Romains. Plus tard, et quand le temple de Jérusalem fatalement détruit semble livrer au monde païen les secrets de son sanctuaire, le préjugé contre les juifs et l'ignorance à leur égard subsistent. Pline l'Ancien, qui pouvait recueillir sur la Judée, auprès de Vespasien, de

si sùrs renseignements, Pline ne considère les juifs que comme les ennemis de toute divinité.

Tacite ne les connaît pas mieux. Voici comment il parle d'eux : « Il s'était répandu en Égypte une maladie qui souillait tout le corps; le roi Bocchoris visita l'oracle d'Hammon; il en reçut l'ordre de purger son royaume et de transporter sur d'autres terres cette race d'hommes détestée des dieux. On les fit donc rechercher, on les assembla, et on les déporta dans de vastes déserts. Fondant en larmes, ils gisaient désespérés, lorsque Moïse, l'un des exilés, leur dit de ne plus attendre aucun secours des dieux ni des hommes qui les abandonnaient également, mais de se confier à lui comme à un guide divin, à lui qui le premier venait les secourir en leurs misères présentes. Ils y consentent, et ignorant leur destinée, prennent un chemin au hasard; mais rien ne leur était aussi pénible que la privation d'eau, et déjà, près de leur fin, ils restaient étendus dans les plaines, lorsqu'une troupe d'ânes sauvages, venant de paître, gravit un rocher ombragé d'arbres. Moïse les suit, et le sol fécond en herbes, lui indique des sources abondantes; cela les sauva. L'effigie de l'animal qui leur scrvit de guide pour calmer leur soif et sortir du désert, est consacrée dans un sanctuaire. » C'est ainsi que Tacite travestit les traditions mosaïques.

Tertullien, rectifiant ce récit, s'exprime ainsi : « Quelques-uns de vous ont rêvé que notre Dieu était une tête d'âne. Tacite est l'auteur de ce conte. Dans le cinquième livre de son Histoire, où il parle de la guerre des juifs, il remonte à l'origine de cette nation; et après avoir dit sur cet article, sur le nom et la religion des juifs tout ce qu'il lui a plu, il raconte que les juifs, libres du joug de l'Égypte, chassés de ce pays et traversant les vastes déserts de l'Arabie, étaient près de mourir de soif, lorsqu'ils aperçurent des ânes sauvages qui allaient boire et qui leur montrèrent une source; il ajoute que par reconnaissance ils ont érigé l'âne en divinité. De là, on a conclu que les chrétiens, comme enclins aux superstitions judaïques, adoraient la même idole. Cependant ce même historien, si fertile en mensonges, sane ille mendaciorum loquacissimus, rapporte dans le même ouvrage que Pompée, après s'être rendu maître de Jérusalem, entra dans le temple pour connaître ce qu'il y avait de plus secret dans la religion des juifs, et qu'il ne trouva point ce simulacre. »

Tacite avait pourtant près de lui la réponse à ces bruits populaires, à ces mensongères traditions. Quand Vespasien, préludant à la soumistion de la Judée, que devait achever Titus, s'empara de Joppé, il remarqua, entre les captifs qu'on lui amena, un homme, prêtre et de race

sacerdotale. Le captif, regardant avec assurance le général romain, lui dit: « Tu seras empereur, Vespasien. » Vespasien, touché sans doute de cette prophétie qui s'accordait en secret avec ses espérances, n'envoya pas le prisonnier à Néron; il le garda près de lui et l'attacha à sa personne. Ce prisonnier, dans sa reconnaissance, prit le surnom de la famille impériale qui l'adoptait; il s'appela Flavien Josèphe.

Josèphe, admis par le bonheur de sa prophétie à l'amitié de Vespasien, chercha à justifier, aux yeux des Romains, et ses compatriotes et leurs mœurs jusque-là si peu comprises. Un homme, un grammairien, Apion, avait rassemblé dans un écrit toutes les préventions et tous les bruits répandus contre les juifs. Josèphe répondit à ces accusations, et dans plusieurs chapitres qui auraient dû faire hésiter la plume de Tacite, il réfute à l'avance ces erreurs de l'auteur des Histoires. D'autres ouvrages et plus importants, sortis également de la plume de Josèphe, les Antiquités judaïques surtout, auraient pu éclairer Tacite.

Tacite cependant semble quelquefois sur le point de saisir la vérité : « Les juifs, dit-il, ne conçoivent Dieu que par la pensée, et n'en reconnaissent qu'un seul. Ils traitent d'impies ceux qui, avec des matières périssables, se fabriquent des dieux à la ressemblance de l'homme. Leur dieu est le Dieu suprême, éternel, qui n'est sujet ni au changement, ni à la destruction. Aussi ne souffrent-ils aucune effigie dans leurs villes, encore moins dans leurs temples. » Mais sa divination s'arrête là.

Que si Tacite méconnaît ainsi les juifs, on ne s'étonnera pas qu'il n'ait pas mieux connu les chrétiens; qu'il ait vu, sinon avec plaisir, avec indifférence du moins, la cruauté de Néron qui les faisait enduire de soufre et éclairer, flambeaux vivants, les saturnales de ses fêtes, dans ces mêmes jardins où devait plus tard s'élever la demeure des pontifes chrétiens; pour Tacite, comme les juifs, les chrétiens sont une race dangereuse et malfaisante.

Du reste, cette ignorance de la doctrine chrétienne n'est pas particulière à Tacite. Quintilien, chargé de l'éducation des deux jeunes enfants de Flavius Clémens qui souffrit le martyre, lui, sa femme et sa mère, n'a pas, mieux que Tacite, aperçu le christianisme, que cependant il touchait pour ainsi dire; mais il ne faut pas s'en étonner. « Un écrivain capable de porter l'excès de la flatterie jusqu'à reconnaître pour dieu un empereur tel que Domitien, était digne de blasphémer contre Jésus Christ et contre la religion. » C'est la réflexion de Rollin.

Ce que Tacite, ce que Quintilien ne voyaient pas, un homme, qui les précéda, l'avait soupconné; cet homme, c'est Sénèque. Sénèque a-t-il eu connaissance du christianisme? a-t-il entretenu un commerce épistolaire avec saint Paul? on peut en douter; mais ce qui est incontestable, c'est que le philosophe romain a écrit sous le vent du christianisme, qu'il a de merveilleux instincts de la religion nouvelle, et que sa doctrine offre de singuliers rapports avec la doctrine chrétienne; c'est enfin qu'il attaquait les superstitions que Tacite respectait, et où il voyait la restauration politique et morale de Rome. Tacite et Sénèque! jamais deux figures n'ont été plus différentes. De ces deux hommes, l'un a toujours les yeux tournés vers le passé; l'autre vers l'avenir; l'un voit Rome, l'autre, le genre humain.

Tacite, nous l'avons vu, était préoccupé de l'avenir de son pays; mais c'était l'homme le moins capable d'admettre que le monde pût avoir une autre forme que celle que la conquête et le temps lui avaient donnée : religion, politique, science, morale, tout en lui est romain. Rome avant tout et au-dessus de tout; c'est ainsi seu-lement qu'il concevait la vie dans les choses humaines; hors de là, rien, sinon la mort de l'empire, dont la pensée le troublait comme un pressentiment funeste. Deux circonstances contribuèrent à nourrir en lui cette grande et solennelle inquiétude : au dedans, les désordres de l'empire; au dehors, les premiers mouvements

des barbares. Tacite est le Romain qui, déjà frappé, se recueille en lui-même et s'enveloppe dans son manteau pour mourir.

Tel n'est point Sénèque. Sénèque, lui, consent à vivre ou plutôt à revivre; et il ne craint pas de chercher dans la philosophie générale, dans l'humanité, ce qu'il ne trouve plus dans la politique romaine, l'espérance et la foi; il laisse là les ruines de l'empire, il s'enquiert d'un monde nouveau. Tacite, au contraire, ne sait que regretter et se souvenir; il persiste à voir le monde tout entier dans Rome, et se retourne malgré lui jusqu'à la république; pour Sénèque, la république, c'est l'univers tout entier.

Le caractère tout romain de Tacite, son ardent et profond patriotisme expliquent suffisamment comment ses yeux sont restés fermés à la lumière nouvelle. L'ami de Tacite, Pline le Jeune, a mieux connu que lui la doctrine chrétienne, et lui a été plus indulgent. Unis par une étroite et constante amitié, Tacite et Pline le Jeune étaient deux caractères bien différents. Sans renier la liberté, Pline le Jeune ne la voyait pas fatalement dans le retour à la république; il l'acceptait volontiers d'un prince juste et magnanime; et je serais tenté de croire que c'est lui, et non Tacite, qui à la fin du Dialogue des orateurs, dit : « Puisque personne ne peut obtenir à la fois une grande renommée et une grande tranquil-

lité, que chacun use des biens que lui offre son siècle. » Tacite ne se résignait pas ainsi; et même sous Nerva Trajan, son âme sent encore le poids dont Domitien a pesé sur elle. Inflexible aux esclaves, inflexible aux chrétiens, Tacite appartient tout entier au passé et à la tradition; Pline, au contraire, leur est bienveillant aux uns et aux autres. Ses esclaves sont-ils malades, il veille sur eux avec sollicitude; il veut qu'ils se nourrissent du même pain que lui, et précurseur pour ainsi dire de l'apôtre des gentils, il intercède pour un esclave fugitif. A l'égard des chrétiens, c'est un témoin impartial, un juge humain. Il a tracé d'eux ce tableau que l'on dirait peint par un apologiste chrétien : « Au reste, ils assuraient que leur faute ou leur erreur n'avait jamais consisté qu'en ceci : ils s'assemblaient à jour marqué avant le lever du soleil; ils chantaient tour à tour des vers à la louange du Christ, comme d'un dieu; ils s'engageaient par serment, non à quelque crime, mais à ne point commettre de vol, de brigandage, d'adultère, à ne point manquer à leur promesse, à ne point nier un dépôt. Après cela ils avaient coutume de se séparer, et se rassemblaient de nouveau pour manger des mets communs et innocents. » Voilà le témoignage que Pline le Jeune rend à Trajan, des chrétiens.

Mais si juste et si éclairé que fut Pline le Jeune, il n'échappait pas entièrement aux préventions

du peuple à l'égard des chrétiens, et surtout aux exigences de la politique; et si, à ceux qui avouaient être chrétiens, il faisait une seconde et une troisième fois la même demande, comme pour leur donner le temps et l'envie de se rétracter, il finissait, sur leur persistance, par les envoyer au supplice; et pour lui, après tout, comme pour Tacite, le christianisme était « une superstition ridicule et excessive. »

Faut-il s'en étonner? Longtemps après Tacite, et quand le christianisme était beaucoup plus répandu dans l'empire, un historien aussi, le continuateur exact et curieux de Tacite, Suétone ne le connaissait guère mieux, le connaissait moins peut-être. Il confond les juiss avec les chrétiens; et dit que pendant le règne de Claude, ils se révoltèrent sous la conduite d'un certain Chrestus (est-ce le Christ qu'il désigne?) Chresto quodam duce rebellantes. Du reste, pour Suétone comme pour Tacite, les chrétiens sont une race méprisable et malsaisante.

Ceux même d'entre les païens, et c'était le petit nombre, qui ne confondaient pas les chrétiens avec les juifs, les prenaient pour une secte nouvelle de philosophes: Non utique divinum negotium existimant, sed magis philosophiæ genus, et à ce titre même, ils s'en inquiétaient peu; car Rome, on le sait, fut toujours assez indifférente à la philosophie.

Ainsi vécurent longtemps les chrétiens dans le monde romain : haïs du peuple, proscrits par les empereurs, inconnus ou dédaignés des philosophes. L'entrevue, si longtemps retardée du christianisme et de la littérature romaine, eut lieu enfin; mais ce n'est pas à Rome qu'elle se fit, ce fut en Afrique.

## CHAPITRE III.

FRONTON. - APULÉE. - MINUCIUS FELIX.

Depuis le jour où elle avait héroïquement succombé sous les armes et les perfidies de Rome, l'Afrique avait cherché dans les lettres et dans les sciences une consolation et une autre gloire. Son génie y était merveilleusement propre; Caton l'Ancien en vantait déjà la vivacité et la pénétration. Amoureux des lettres et de la philosophie, réunissant à la subtilité grecque l'ardeur africaine, le génie carthaginois se développa avec une vigoureuse et rapide fécondité. Quand la vie nouvelle, qu'était venue donner à la littérature latine fatiguée, l'école espagnole, s'épuisa, l'imagination africaine la ranima: Fronton fut le maître de Marc Aurèle. Ce fut donc en Afrique que s'engagea, sous les yeux du monde romain, le duel entre le christianisme et le paganisme; ce furent Carthage et Cirta qui avertirent Rome du danger qu'elle courait.

On ne peut se défendre d'une certaine admiration en présence de cette grande et nouvelle destinée qui s'ouvre pour Carthage, et se rattache à Rome. Quand, interprète des ressentiments de Didon, le poëte demandait que des cendres du bûcher où elle expirait, s'élevât un vengeur, qui l'eût dit que ce vengeur dût être le christianisme? Et d'un autre côté, qui n'admirerait la fortune plus merveilleuse encore de Rome? car cette victoire que Carthage va remporter sur le paganisme romain, sera en définitive un triomphe pour Rome, à laquelle elle donnera un empire nouveau, cet empire vraiment éternel qu'elle s'était prédit. Regardez-y en effet : qui a combattu pour l'Église romaine? qui l'a fait vaincre? Le génie de l'Église africaine. L'Église grecque combat bien aussi pour Rome, mais non sans penser un peu à elle-même, et sans lui contester les fruits de la victoire : Constantinople est rivale de Rome, Sainte-Sophie de Saint-Pierre. Mais l'Église africaine, elle, s'oublie entièrement. Aussi soumise qu'ardente et dévouée, elle ne voit que le siége de l'unité pontificale. Rome, du reste, a mérité cette fortune; elle a eu mieux que l'imagination de l'Église grecque, mieux même que l'invincible génie des Pères africains; elle a eu l'action et cette sagesse de conduite à qui tout vient à point. A l'Église grecque donc la parole, la gloire à l'Église africaine, à Rome la chaire de Saint-Pierre.

Ce fut de l'Afrique, ainsi que nous l'avons dit, que partit le signal de cette guerre à mort, entre le christianisme et le paganisme. L'attaque vint du paganisme. Ce fut le maître de Marc Aurèle, Fronton, qui la commença. Fronton était né à Cirta, ancienne capitale des rois numides. Soigneusement élevé dans les lettres grecques et latines, il vint à Rome chercher un théâtre digne de ses talents. Au rapport de Dion, sous Adrien il tenait déjà le sceptre de l'éloquence. Ce prince l'appela à diriger l'éducation de Marc Aurèle. Les lettres, de nos jours retrouvées, de Marc Aurèle et de Fronton, montrent quelles étaient, entre le maître et l'élève, les sympathies littéraires et philosophiques. Ces lettres, qui démentent plus qu'elles ne confirment la réputation d'écrivain de Fronton', témoignent parfois, dans Marc Aurèle, des préoccupations et des inquiétudes nouvelles de la pensée: Fronton semble ne les avoir pas ressenties. Rhéteur, philosophe, historien, orateur, la littérature, en occupant son esprit, ne paraît pas avoir troublé son âme. Comme tous les rhéteurs, ses contemporains, la forme était son étude principale. Les chrétiens que l'on représentait comme des hommes ignorants, grossiers, méprisant les lettres et les arts, ne devaient donc point lui plaire. Son éloignement pour eux alla même jusqu'à la haine; et le premier des Latins, il composa contre eux une accusation. M. Angelo Maï, l'éditeur de Fronton, a cru reconnaître une phrase de ce discours perdu de Fronton dans ces

mots tirés d'Isidore de Séville, mots où Fronton se rit, en y insultant, de cette résignation des chrétiens qui leur faisait trouver dans l'horreur des prisons, autant de joie que lui, philosophe, en aurait eu à se promener dans les jardins de l'Académie! Pergræcari potius amænis locis quam coerceri carcere viderentur. Cette conjecture ne manque point de vraisemblance; et elle se peut, selon nous, confirmer par un passage célèbre de Fronton, que Minucius Felix et Tertullien rapportent en le combattant. Les savants auteurs de notre Histoire littéraire veulent, et cette conjecture se peut aussi admettre, que les paroles citées par Minucius Felix soient les expressions mêmes de Fronton; tous nos auteurs, disent-ils, en font mention, et la harangue de l'orateur de Cirta l'atteste également. C'est donc bien Fronton qui, le premier, a recueilli et consacré, en les répétant, ces bruits populaires, ces accusations infâmes sur les chrétiens; Fronton qui les désignait au mépris et à l'animadversion, quand il les montrait se livrant, dans leurs secrètes assemblées, à d'horribles débauches, à d'incestueux embrassements, auxquels le sang d'un enfant servait de prélude et de consécration. « Dans un jour solennel, tous se rendent au banquet avec leurs enfants, leurs femmes et leurs sœurs; là, après un long repas, lorsque les vins dont ils se sont enivrés commencent à exciter en

eux les feux de la débauche, ils attachent un chien au candélabre et le provoquent à courir sur un morceau de viande qu'on lui jette à une certaine distance. Les flambeaux renversés s'éteignent; alors, débarrassés d'une lumière importune, ils s'unissent au hasard, au milieu des ténèbres, par d'horribles embrassements. » Nous retrouvons là les imputations odieuses qui seront éloquemment refutées par les apologistes. Qu'elles eussent cours parmi le peuple, on le conçoit; mais on s'étonne de les rencontrer sous la plume de Fronton.

L'Afrique suscita contre le christianisme un autre ennemi, et plus redoutable que Fronton, ce fut Apulée. Né à Madaure, l'an 114, Apulée fut, de bonne heure, saisi du goût le plus vif pour la philosophie. Dans son désir ardent de s'instruire, il visita l'Italie, la Grèce, l'Orient, recherchant les différentes théologies, se faisant initier à toutes sortes de cérémonies religieuses, « par amour de la vérité, dit-il, et par devoir envers les dieux. » Ces initiations religieuses et philosophiques ne purent satisfaire son inquiète curiosité, sa maladive imagination. Il s'occupa de maléfices, d'enchantements et d'opérations surnaturelles. Ce goût étrange pour le merveilleux faillit lui être fatal. Il avait épousé une veuve fort riche, beaucoup plus âgée que lui. La famille de cette veuve accusa Apulée d'avoir employé des sortiléges pour se faire aimer de Pudentilla; c'était le nom de cette veuve. Apulée repousse cette accusation, mais faiblement, et en homme qui n'est pas fàché qu'on lui croie une science mystérieuse et surnaturelle. S'il nie, en effet, avoir employé, à l'égard de Pudentilla, les secrets de la magie, il déclare que la recherche et la possession de cette science lui paraissent seules dignes d'une âme qui veut entrer en commerce avec les dieux.

Tel a été, en Afrique, le second adversaire des chrétiens; celui que les Pères de l'Église ont flétri de leurs anathèmes. Au premier coup d'œil, on ne comprend pas bien cette horreur des Pères pour Apulée.

Apulée, en effet, n'a pas une seule fois prononcé le nom des chrétiens, et l'on pourrait croire qu'il les ignore, si un passage, un seul passage de ses Métamorphoses, ne venait trahir son mépris et sa colère mal dissimulés. Apulée y fait le portrait, fort peu édifiant, de la femme d'un boulanger. « Femme malicieuse, dit-il, cruelle, débauchée, ivrognesse; querelleuse, entêtée, aussi avare dans ses infâmes rapines que prodigue dans ses hideuses dépenses, étrangère à toute bonne foi, ennemie déclarée de la pudeur, elle méprisait et foulait aux pieds les saintes divinités; puis, en guise d'une sorte de religion, elle feignait le culte mensonger d'un dieu qu'elle disait seul et unique. » L'allusion est évidente; et si le nom ne paraît point au bas du portrait, c'est qu'il n'est pas nécessaire. On a cru aussi reconnaître un chrétien dans un des accusateurs qu'Apulée combat dans son Apologie; on l'a cru, à l'image affreuse qu'en trace Apulée et à la colère avec laquelle il l'attaque. Émilianus ne serait pas seulement la partie adverse du philosophe dans un procès important, mais un ennemi religieux, et, sous ce débat privé se cacherait un intérêt général; ce serait un duel religieux autant que judiciaire. « Je sais bien, dit Apulée, que quelques esprits forts, et entre autres cet Émilianus, se font un jeu de tourner en dédain les choses saintes. » Quoi qu'il en soit de cette supposition, toujours faut-il reconnaître qu'Apulée fut, à la fin du 11e siècle, un des ennemis les plus ardents et les plus redoutables du christianisme, et en l'examinant de plus près, on comprend le jugement qu'en ont porté les Pères de l'Église.

Apulée attaqua le christianisme de deux manières contraires, mais également perfides; d'un côté, en contrefaisant les miracles; de l'autre, en ressuscitant, en restaurant, en spiritualisant, autant que faire se pouvait, les symboles grossiers et vides du paganisme.

Apulée avait mis le sceau à toutes ses initiations théologiques, en se faisant pontife païen; il se fit prêtre de Mithra, et il nous a laissé, sous un nom supposé, un récit curieux de sa consécration religieuse. Pastophore, c'était son titre de prêtre

païen, Apulée était aussi un ardent néo-platonicien; il mêlait la philosophie à la magie, les sophismes aux miracles; c'est à ce double point de vue de pontife et de philosophe qu'Apulée entreprit la restauration du paganisme. La science d'Apulée, comme magicien, fut célèbre; elle avait laissé en Afrique des souvenirs qui, du temps même de saint Augustin, n'étaient point entièrement effacés; on l'opposait au Christ, si même on ne le lui préférait. « Ils veulent, dit saint Augustin, opposer à notre Seigneur Jésus-Christ, placer même au-dessus de lui Apollonius, Apulée et les autres magiciens habiles. Comment ne pas rire de prétentions semblables? »

Attaquer le christianisme en cherchant à lui ôter, en lui disputant du moins la puissance des miracles, ce n'était là, nous le savons, qu'un des moyens employés par Apulée pour ruiner la doctrine nouvelle. Afin d'y mieux réussir, il tenta de transformer, de spiritualiser le paganisme. Dans ce dessein, il ne s'adresse pas au paganisme romain qui n'avait jamais été qu'un symbole vide et stérile; il s'adresse à l'Orient; il demande au culte de Cybèle qui, au m'e siècle, s'était approprié quelques-unes des pratiques du culte de Mithra, des formules, des rites et des prières que le polythéisme romain et grec seuls ne lui eussent pas donnés. Cette restauration religieuse, où l'a-t-il consignée? dans le moins

grave de ses ouvrages au premier coup d'œil, mais dans celui qui en réalité, malgré des détails plus que singuliers, et indignes non-seulement d'un philosophe, mais de tout homme sérieux, contient sa vraie doctrine, dans le XI° livre des Métamorphoses.

Qu'on ne s'y trompe pas : ce livre est tout entier mystique; Apulée y étale, en rivalité de la religion nouvelle, les cérémonies, les prières, les pompes, les rites, tout le culte enfin du paganisme; les allusions, les imitations se trahissent à chaque instant; citons-en quelques traits : « Insensiblement les premières parties du cortége commencèrent à se mettre en marche; des femmes vêtues de blanc, couronnées de guirlandes printanières et tenant toutes d'un air joyeux différents attributs, jonchaient de petites fleurs le chemin par où s'avançait le cortége sacré. On voyait à la suite un chœur de jeunes gens d'élite, vêtus d'un costume blanc du plus grand prix, et qui chantaient alternativement une cantate composée sous l'inspiration des Muses par un poëte habile. Après eux venaient, en troupes nombreuses et à flots pressés, les gens initiés aux divers mystères; des hommes, des femmes de tout rang, de tout âge, couverts de robes de lin d'une blancheur éblouissante. Les femmes portaient un voile transparent sur leurs cheveux parsumés d'essence; les hommes

avaient la tête entièrement rasée et le haut de la tête tout luisant. Quant aux pontifes sacrés, ces grands personnages étaient vêtus d'une longue robe blanche qui leur couvrait la poitrine, leur serrait la taille, et leur tombait jusque sur les talons. Immédiatement à la suite s'avançaient les dieux daignant se laisser porter par des créatures humaines. Dès que nous eûmes touché le seuil du temple, le grand prêtre, ceux qui portaient les saintes effigies et ceux qui étaient depuis lontemps initiés aux mystères vénérables, entrèrent dans le sanctuaire de la déesse, où ils placèrent en ordre ces vivantes images; puis un d'entre eux, que tous appelaient le Scribe, se tenant debout à la porte, appela comme à une assemblée toute la secte des pastophores; ensuite il monta dans une chaire élevée et récita, dans un livre, des prières pour le sublime empereur, pour le sénat, pour les chevaliers, pour tout le peuple romain, pour la navigation, pour la marine, pour la prospérité de ce qui compose généralement notre empire; et terminant par la formule d'usage qui se prononce en grec, il cria: « Le peuple peut « se retirer. »

Apulée décrit ensuite l'initiation : « Le vieillard, mettant sa droite sur moi, me conduit avec toutes sortes d'égards à l'entrée même du vaste temple; il procède dans le rit accoutumé à l'ouverture des portes, et il achève le sacrifice du

matin. Il tire ensuite du fond du sanctuaire certains livres écrits en caractères inconnus, qui représentaient par abréviation les formules consacrées. Le prêtre écarte ensuite les profanes, et, couvert comme j'étais d'une robe de lin grossier, il me prend par la main pour me conduire dans le sanctuaire même du temple. Les cérémonies étant achevées, je m'avançai vêtu de douze robes sacerdotales; j'avais une magnifique robe de lin enrichie de belles fleurs peintes; sur mes épaules pendait derrière moi et jusqu'à mes talons une précieuse chlamyde. De quelque côté qu'on me regardât, j'étais chamarré d'animaux de toutes sortes de couleurs; les prêtres donnent à ce vêtement le nom d'olympiaque. De la main droite, je tenais une torche enflammée; j'avais sur la tête une belle couronne de palmier, dont les feuilles se dressaient autour de ma tête en forme de rayons. » Apulée, en donnant ces détails, déclare qu'il en est d'autres qu'il ne peut révéler aux profanes.

A ces formes pompeuses, mais vides et mortes du polythéisme, pour les ranimer et les remplir, Apulée mêle les doctrines panthéistes du culte oriental de Sérapis. Ce culte, qui de bonne heure avait cherché à s'introduire à Rome, y avait toujours été proscrit; il triompha enfin de cette résistance, et à la faveur de l'indifférence romaine, et de cette influence que chaque jour l'Orient

et ses cultes bizarres exerçaient sur les imaginations, il s'établit dans l'empire; à partir de Trajan, et en particulier sous le règne des Antonins, il fut publiquement pratiqué en Italie; uni au culte de Cybèle, il réveilla le paganisme endormi. La religion persane, dont ces cultes étaient l'expression, offrait avec le christianisme d'apparentes analogies, et quelques-uns de ses rites semblaient rappeler certains rites chrétiens; on conçoit donc avec quelle ardeur Apulée devait embrasser et surtout célébrer une doctrine qui, par le vague même de ses initiations et le mystère de ses cérémonies, venait offrir au polythéisme mourant une apparence de force et de vie qu'il n'avait plus. Aussi cette doctrine orientale est-elle présentée, développée dans le xie livre des Métamorphoses avec une exaltation singulière de piété; les prières d'Apulée à la déesse, prières empreintes de tout le vague du panthéisme oriental, sont presque des hymnes; sa reconnaissance, du délire ; il a des apparitions : « A très-peu de jours de là, le premier des grands dieux, le plus saint d'entre les augustes, le plus auguste d'entre les saints, le roi des immortels, se présenta pendant mon sommeil, non pas sous un déguisement étranger, mais en daignant me faire jouir de sa bienheureuse présence; pour que je ne pratiquasse pas son culte, en étant confondu avec le reste de ses adorateurs, il

m'admit dans le collége des pastophores. Aussi, à partir de ce moment, je me fis raser les cheveux pour remplir mon ministère dans cette corporation sacrée. » Apulée était initié; le voilà consacré.

On le voit : Apulée est un païen fervent, un illuminé; il est en quelque sorte le pontife de deux cultes, du polythéisme et de la philosophie. S'il fait ou prétend faire des miracles, ce n'est pas seulement par un orgueil et une hallucination de philosophe; ses miracles ont un autre but, celui de faire croire à ses dieux : en un mot, le pastophore en lui efface le philosophe. Ces mystères peints par Apulée avec une si ardente imagination, ces cérémonies si pompeusement retracées avaient-ils un sens? Au fond de ce sanctuaire dont l'initié franchissait si péniblement les différents degrés, trouvait-on la vérité, ou quelque chose qui y ressemblât? Arnobe, Clément d'Alexandrie, Eusèbe de Césarée nous le diront; ils nous donneront le secret qu'Apulée ne voulait, et pour cause, divulguer. Nous n'avons parlé que du magicien; nous retrouverons ailleurs le néo-platonicien.

L'Afrique, qui avait produit les premiers adversaires du christianisme, lui donna aussi ses premiers défenseurs. Minucius Felix et Tertullien furent compatriotes de Fronton. Né, comme Fronton, à Cirta, comme lui probablement Mi-

nucius Felix vint, jeune encore, à Rome, et s'il fallait admettre une conjecture assez vraisemblable, il y aurait même été disciple du maître de Marc Aurèle. A Rome, Minucius Felix exerca la profession d'avocat. Né dans le paganisme, il fut converti au christianisme par un de ses amis, un compagnon d'études, élevé lui aussi dans les ténèbres de l'idolâtrie, mais dont les yeux s'étaient plus tard ouverts à la lumière nouvelle. Minucius, gagné au christianisme, s'en fit bientôt le défenseur. Les apologistes grecs devaient sortir des écoles des philosophes; les apologistes latins sortirent presque tous des rangs des avocats; différence heureuse qui appropriait merveilleusement les ressources aux besoins : l'Église grecque avait à répondre à la science, l'Église latine devra répondre à la loi.

L'ouvrage que nous a laissé Minucius Felix, et qui a pour titre Octave, est en forme de dialogue. Octave est l'ami auquel Minucius avait dû sa conversion, et c'est en souvenir de ce bienfait qu'il a donné son nom au dialogue que nous allons faire connaître. En voici le plan. Un ami de Minucius Felix, Octave, est venu passer auprès de lui le temps des vacances du barreau. Ils se rendent ensemble à Ostie, pour y prendre les bains de mer; ils sont accompagnés de Cécilius. S'il fallait adopter une ingénieuse conjecture de l'illustre savant Angelo Maï, nous aurions ici un

lien précieux entre la littérature païenne et la littérature chrétienne. M. Angelo Maï pense que le Cécilius du dialogue est le même que le Cécilius dont le nom se trouve au milieu de lignes brisées, dans une lettre de Fronton. Il se fonde sur ce que dans le dialogue, Cécilius appelle Fronton: Cirtensem nostrum, et qu'Octave lui répondant dit : et tuus Fronto. Quoi qu'il en soit de cette conjecture, chemin faisant, les trois amis, Minucius Felix, Cécilius et Octave, rencontrent une statue de Sérapis. Cécilius, selon l'usage des païens, porte la main à sa bouche, et la baise. Octave prend de là occasion d'adresser un reproche à Minucius Felix': « Pourquoi laisse-t-il si longtemps dans l'erreur un homme tel que Cécilius? » Cécilius est frappé de ces paroles; et tandis que Minucius et Octave s'amusent à contempler les jeux innocents auxquels se livrent au bord de la mer quelques enfants, lui, silencieux et solitaire, il paraît absorbé dans de profondes réflexions. Il n'accepte cependant d'abord, ni pour Minucius ni pour lui-même, le reproche d'Octave; il saura bien justifier ce qu'on appelle son erreur; il ne recule point devant le défi qu'en sa personne on porte au paganisme. L'engagement ainsi pris de part et d'autre, les trois amis vont s'asseoir sur le parapet qui défendait les bains des assauts de la mer dans laquelle il s'avançait. Et là, ayant pour fond la ville d'Ostie, pour perspective l'immensité de la mer, ils commencent un solennel entretien. Ostie, ville prédestinée aux pieuses méditations, ce n'est pas le seul immortel entretien dont tu seras témoin! On aura plus d'une fois lieu de le remarquer : les écrivains chrétiens, quand ils encadrent leurs discours dans une scène empruntée à la nature, choisissent de préférence les aspects de l'océan et la solitude mélancolique de ses rivages:

Pontum aspectabant flentes.

Ainsi, c'est au bord de la mer que saint Justin placera la rencontre du vieillard avec lequel il s'entretient et qui le convertit à la foi nouvelle; comme si le calme profond de l'océan et son immensité convenaient seuls, par l'idée qu'ils donnent de l'infini, à la gravité et à l'étendue des espérances chrétiennes.

Mais laissons Minucius lui-même nous retracer cette scène pleine de charme et de fraîcheur.

« Nous résolûmes d'aller à Ostie, ville charmante. Une douce température avait alors succédé aux chaleurs de l'été, et les vacances d'automne me permettaient de m'éloigner du barreau. Nous partîmes donc à la pointe du jour pour nous rendre à la mer, en suivant le bord du Tibre; l'air qu'on y respire donnait de la vigueur à nos corps, et nous éprouvions une volupté inexprimable à laisser sur le sable une légère

empreinte de nos pas. Arrivés à l'endroit où les vaisseaux sont à sec, nous vîmes des enfants qui s'amusaient à faire des ricochets. Octavius et moi nous prenions le plus grand plaisir à ce spectacle; mais Cécilius, loin de sourire à l'ardeur de ces enfants, n'y faisait pas la moindre attention; inquiet, silencieux, solitaire, et, pour ainsi dire, séparé de nous, son visage annonçait en lui je ne sais quelle douleur secrète. « Qu'avez-« vous, lui dis-je? Qu'est devenue cette gaieté « qui ne vous abandonnait pas même dans les « affaires les plus graves? — Ce que vous a dit « Octavius, me répondit-il, m'a piqué au vif; « mais je n'en resterai pas là, j'aurai satisfaction « entière.... Allons nous asseoir sur le parapet « qui défend les bains et s'avance dans la mer; « nous pourrons, en nous délassant des fatigues « du chemin, argumenter plus à notre aise. » Nous acceptâmes sa proposition.

Alors donc s'engage la discussion entre Octave qui représente le christianisme, et Cécilius qui soutient le paganisme. Minucius Felix est juge du débat. Cécilius commence: « Le monde, dit-il, est l'œuvre du hasard; tout ici atteste l'absence ou l'indifférence des dieux, les misères morales de l'homme comme les désordres physiques de l'univers. Pourquoi donc l'homme se fatiguerait-il à vouloir pénétrer des mystères qui lui échapperont toujours, et que le plus sage des Grecs,

Socrate, a dédaignés? L'homme est condamné à un doute éternel, à une profonde ignorance; et ce sont les chrétiens, hommes sans études et sans connaissances, qui auraient la prétention de pénétrer de tels secrets! Ah! dans une telle incertitude, ne vaut-il pas mieux s'en tenir à la croyance de nos ancêtres? La religion des Romains a fait la prospérité de leur empire ; leur négligence envers les dieux a au contraire toujours été pour Rome une source de revers. Et pourquoi d'ailleurs abandonneraient-ils leurs dieux? pour embrasser la croyance de gens qui se livrent à d'infâmes débauches, à d'horribles initiations, qui adorent une tête d'âne et croient à une résurrection chimérique; gens qui vantent la toute-puissance de leur Dieu et sont malheureux et souffrants? De deux choses l'une : ou votre Dieu ne veut pas venir au secours de ses enfants, ou il ne le peut pas; il est donc impuissant ou injuste. » Ces objections, on le voit, tiennent tout à fait du scepticisme philosophique. Cécilius est incrédule; il est en même temps intolérant et dédaigneux à l'égard des chrétiens.

Octave éprouve quelque embarras à répondre à Cécilius, à le suivre au milieu de toutes ses incertitudes. Cécilius d'abord a proclamé qu'il n'y a point de dieux, puis, il croit à leur existence; enfin, selon lui, les dieux sont les auteurs de la fortune de Rome! les dieux auraient donc

récompensé ceux qui les ont outragés; car les Romains comptent autant d'impiétés que de victoires; mais ces dieux, auxquels les Romains attribuent leurs victoires, ont-ils jamais existé? Octave, reprenant à leur origine la naissance, l'établissement, le culte de toutes ces divinités, ouvrages des ignorances et de la main de l'homme, prouve qu'elles ne furent jamais. Minucius Felix ne se borne pas à montrer la vanité des dieux en général; il attaque les dieux de Rome, les dieux indigènes; il fait voir aussi, mais non sans quelques ménagements, le vide des cérémonies et des sacrifices nationaux. Or, si l'on se rappelle que les sacrifices et les cérémonies étaient toute la religion romaine, on verra qu'il y avait dans ces attaques beaucoup plus de hardiesse qu'il n'y en aura à confondre le polythéisme grec, qui n'était guère que la religion des poëtes et n'intéressait pas l'État.

« Mais si les dieux de Rome ne furent jamais, faut-il en conclure qu'il n'existe pas d'être suprême, et que le monde est l'œuvre et le jouet du hasard? Non; tout atteste l'existence de Dieu et sa sollicitude: la beauté de l'univers, l'ordre et la régularité des saisons, l'harmonie des éléments, en un mot, toute l'économie du monde. Que si l'existence d'une divinité est incontestable, son unité ne l'est pas moins. Mais, dit-on, ce sont les chrétiens, gens pauvres, ignorants et grossiers,

qui prétendent pénétrer des mystères impénétrables. Je ferai remarquer à Cécilius que tous les hommes sans distinction d'âge, de sexe et de rang, sont nés capables de connaître Dieu. Dieu se doit chercher par l'âme, et non par l'esprit; descendons au dedans de nous-mêmes, nous le trouverons au fond de notre conscience. » Ce point de vue est nouveau; il change toute la philosophie; il met l'instinct moral au-dessus de l'intelligence, et pour ainsi dire à la portée de tous les hommes, ce qui semblait réservé aux plus sublimes esprits. Octave répond ensuite aux accusations populaires de festins homicides, d'unions incestueuses, par le tableau des mœurs chrétiennes qu'il oppose à la corruption des mœurs romaines. Mais vous n'avez pas de temples, pas d'autels? « Quelle image pourrions-nous faire de Dieu, puisqu'aux yeux de la raison, l'homme est l'image de Dieu lui-même? Quel temple lui élèverai-je, lorsque le monde qu'il a construit ne peut le contenir? Ne vaut-il pas mieux lui dédier un temple dans notre esprit et le conserver dans le fond de notre cœur?

« Vous nous reprochez l'impuissance ou l'injustice de notre Dieu, qui ne peut ou ne veut nous sauver de ces misères qui vous révoltent; nous ne concevons pas comme vous le bonheur et le malheur; Dieu ne nous abandonne pas, il nous éprouve; cette vie pour nous est un com-

bat, dont la palme est au ciel. Eh! quel plus beau spectacle pour la Divinité que de voir un chrétien aux prises avec la douleur, bravant les supplices et les tourments, défendant sa liberté contre les princes et les empereurs, ne cédant qu'à Dieu seul, et triomphant, même dans la mort, du juge qui le condamne! » Ce défi à la loi termine la réponse d'Octave. Cécilius est convaincu, et victorieux même dans sa défaite, il triomphe de l'erreur, si Octave a triomphé de lui.

L'Octavius, on a pu le remarquer, présente, et dans le style, et dans les pensées, d'assez nombreux souvenirs de la littérature latine profane. Ce que Minucius Felix met dans la bouche de Cécilius sur le destin, est, en grande partie, emprunté au traité de Cicéron, qui porte ce titre. La conclusion de Cécilius est celle du De Fato. Le tableau des calamités, qu'à diverses époques, et surtout sous la république, a attirées sur Rome sa négligence envers les dieux, rappelle d'une manière frappante le discours que sur le même sujet Tite Live prête à Camille; enfin le tableau du chrétien qui, aux prises avec le malheur, offre ici-bas à la Divinité le plus beau spectacle qu'elle puisse contempler, ce tableau ne nous reporte-t-il pas involontairement à celui que Sénèque trace de Caton inébranlable au milieu des revers de son parti et des ruines de l'univers? A ces imitations, ainsi qu'à l'élégance du

langage, on reconnaît donc que l'Octavius a été écrit à Rome; on voit aussi que dans Minucius Felix, le christianisme retient encore quelque chose de philosophique; la discussion y est plus morale que théologique; la foi y est, le dogme n'y est pas encore dans toute sa rigueur; nous le trouverons dans Tertullien.

## CHAPITRE IV.

## TERTULLIEN.

Tertullien naquit à Carthage, sous l'empire de Sévère et de Caracalla, vers l'an 460. Sa jeunesse nous échappe; on sait seulement qu'il était né païen. Comment le païen devint-il l'apologiste habile et éloquent du christianisme? On l'ignore. Tertullien porta-t-il les armes? Suivit-il la carrière du barreau? On hésite entre ces deux opinions qui trouveraient dans ses écrits des preuves égales; car il emploie aussi fréquemment des expressions, des métaphores prises à l'art militaire, qu'il emprunte des termes au langage judiciaire. Quoi qu'il en soit, jamais encore le christianisme n'avait fait une si importante conquête; jamais le paganisme n'avait rencontré un si redoutable adversaire.

Tertullien réunit en lui plusieurs caractères apologiste, docteur, controversiste, il a défendu la religion, établi la discipline chrétienne, et combattu l'hérésie. Nous le considérerons sous ces trois faces différentes; et d'abord voyons en lui l'apologiste.

L'Apologetique de Tertullien se distingue à deux traits profonds : au peu de ménagements qu'il garde envers le paganisme, et à la hardiesse avec laquelle il s'attaque aux empereurs et à la loi. Mais avant de marquer ces deux caractères, faisons connaître le plan de l'Apologétique. Tertullien y répond d'abord, mais d'une manière vive et neuve, à ces accusations calomnieuses que l'on répandait contre les mœurs des chrétiens, et surtout à cette odieuse imputation que portait contre eux Fronton. Mais après s'être arrêté un instant et avec dédain à repousser ces bruits infâmes, il laisse de côté les vaines raisons qui de part et d'autre masquaient, entre le paganisme et le christianisme, la véritable cause de la guerre; il s'adresse directement aux dieux et à Rome; il montre l'origine mortelle et souvent honteuse de ces divinités; leur histoire burlesque ou cruelle; leurs cérémonies impies ou ridicules, sanguinaires ou scandaleuses, et semble épuiser déjà un texte qu'après lui, Arnobe, Lactance et saint Augustin sauront pourtant rajeunir.

Les attaques de Tertullien contre le paganisme sont, on le voit, beaucoup plus hardies et plus directes que ne l'avaient été celles de Minucius Felix. Dans Minucius, la question philosophique domine la question politique; si les dieux y sont atteints, les empereurs y sont respectés; Minucius effleure le paganisme, Tertullien va le frapper à mort.

On a recherché si l'Apologétique était adressé au sénat romain ou aux magistrats carthaginois; qu'il s'adresse à ceux-ci et non aux sénateurs romains, je n'en voudrais d'autre preuve que les attaques de Tertullien contre ces dieux nationaux, di patriæ indigetes, qui étaient en même temps des dieux domestiques. A Rome, les dieux sont nés avec l'empire; ils ont leur place au foyer comme dans les temples; les attaquer, c'est renverser l'empire. Tertullien le sait bien; et à la hardiesse avec laquelle il les détrône, on dirait qu'il accomplit la vengeance de Carthage sur Rome.

Il y avait quelque chose que Rome vénérait à l'égal et presque au-dessus des dieux, c'était la loi. Tertullien ne la respecte pas davantage. Il la montre toujours variable, toujours modifiée. On comprendra sans peine la vigueur que Tertullien porte dans ses attaques. Plus que les empereurs, en effet, la loi, nous le savons, était impitoyable à l'égard des chrétiens; et autant que la loi, le sénat chargé de la maintenir; les jurisconsultes ne leur étaient pas plus indulgents.

Pourtant ni les attaques des chrétiens contre le paganisme, ni leur révolte contre la loi, n'étaient, au fond, le véritable grief qu'on avait contre eux; les Romains eussent encore fait bon marché de leurs lois et même de leurs dieux : les véritables dieux, c'étaient les empereurs. Aussi

laissant de côté et les dieux et la loi, Tertullien aborde-t-il la véritable question : « Écartons, s'écrie-t-il, les vains prétextes; notre crime, le voici : nous n'adorons pas les empereurs; » ce crime, si c'en est un, il l'avoue, et c'est alors que dépouillant les empereurs de ce caractère de divinité qu'on leur avait injurieusement prêté, il les réduit à n'être que des princes placés comme tous les hommes sous la main de Dieu; attaque bien hardie, car ces empereurs sont aussi des pontifes. Ainsi brise-t-il du même coup entre leurs mains le glaive et le lituus. Tertullien touche ici à la révolte; il l'a compris, et bientôt de la même voix dont il rabaisse les empereurs comme dieux, il les relève comme princes. Il fait plus; il résout le problème terrible qui, depuis que la république est devenue l'empire, agite Rome et l'ébranle jusqu'en ses fondements. Cette grave question vaut qu'on s'y arrête, et qu'on la reprenne de plus haut.

L'empire avait été en quelque sorte une surprise. Auguste ne s'était point ouvertement porté comme héritier de la république; c'est au nom du peuple, c'est sous le titre modeste de tribun qu'il gouverna. Sa victoire semblait être celle du peuple. Les patriciens ne s'y trompèrent pas; aussi, non-seulement sous Auguste et dans cette domination récente, mais même sous les successeurs de ce prince, on entend tantôt les sourds frémissements, tantôt les publiques imprécations du sénat contre les empereurs. Quoi qu'ils fassent, les empereurs ne parviennent jamais à donner à leur pouvoir, tout ensemble violent et craintif, une parfaite sécurité.

Et il ne faut pas croire que les folies et les cruautés de quelques princes causassent seules ces haines et ces révoltes. Non; pour contenir, pour se concilier les Romains, quelques empereurs, et même des plus mauvais, employèrent des moyens aussi prudents qu'habiles, et qui eussent désarmé le ressentiment des Romains, s'il n'eût eu des racines que l'on ne pouvait atteindre. Panem et circenses : ce trait du satirique a été trop pris à la lettre. En effet, pour satisfaire et captiver les Romains, la politique des empereurs ne se hornait pas à leur procurer de frivoles distractions; ils y employaient de plus nobles prévoyances : veiller à l'entretien des édifices publics de Rome, en construire de nouveaux; tenir rigoureusement, dans les affaires civiles à la stricte exécution des lois, dans les calamités imprévues venir au secours des citoyens; relever par d'habiles et généreuses mesures le crédit public, multiplier tous les objets d'art qui pouvaient charmer les regards du peuple et élever son imagination, ce ne fut pas là seulement le soin d'Auguste, mais de Tibère, et de Claude lui-même. Inutiles précautions! la

lutte n'en durait pas moins au fond des cœurs. Aussi quand Néron, s'abandonnant plus luimême qu'il ne fut abandonné des soldats, se donna la mort, le sénat profitant avec une promptitude hardie des hésitations des prétoriens, chercha-t-il à ressaisir le pouvoir; il nomma l'héritier de Néron. Mais alors la lutte entre le principe populaire et le principe patricien, recommença plus ardente et plus terrible. Galba, Othon, Vitellius furent les candidats éphémères du sénat ou du peuple. Vespasien sembla, par une heureuse transaction, réunir en lui les vœux des soldats et du sénat. Le sénat octroie une espèce de charte, donne une espèce d'investiture que Vespasien semble accepter. Sous Domitien, le sénat se tait. Avec les Antonins, il reprend son autorité, quelquesois contestée par les soldats, mais le plus souvent invoquée et reconnue par les prétendants à l'empire; et pour ces prétendants, selon qu'ils acceptent ou méconnaissent sa suprématie, le sénat a des apothéoses ou des anathèmes.

Vainement les empereurs cherchaient-ils à donner à leur pouvoir une légitimité qui les mît à l'abri des révoltes des soldats ou des déchéances du sénat; ils ne savaient où la prendre, et surtout où la fixer. La famille des Jules la demanda au souvenir d'Auguste; Vespasien, à cette investiture du sénat que nous avons rap-

pelée. Les Antonins semblèrent la créer par leurs vertus; aussi, leur nom est-il pendant longtemps invoqué par leurs successeurs, comme une promesse de bonheur en même temps qu'un droit. Les familles africaines et syriennes qui leur succèdent, cherchent dans la tolérance ou plutôt dans la confusion des cultes divers, dont ils se font les pontifes, une espèce de sanction religieuse. Mais la gloire des Jules, la sagesse des Antonins, la magie des superstitions étrangères n'y peuvent rien. Il n'était donné qu'à la parole chrétienne de concilier ces deux principes ennemis, ou plutôt de les remplacer par un principe nouveau.

Tertullien tranche résolûment la question. Il se prononce contre le sénat pour l'empereur et pour le peuple. Cette décision était d'une grande importance; elle terminait un conflit de plusieurs siècles; elle mettait définitivement le droit où déjà étaient le pouvoir et la responsabilité. Il est bien vrai que l'intérêt des chrétiens et, le diraije, une certaine parenté les portaient où était la justice. Comme l'empire, le christianisme sortait du peuple; et tous deux, sans doute, par des moyens bien différents, et à l'insu l'un de l'autre, accomplissaient la même œuvre. Tous deux remplaçaient le vieux principe patricien, principe qui avait justement péri. Le sénat leur était d'ailleurs plus ennemi que les empereurs. En défendant ses anciennes superstitions, le sénat combattait

pour ses pénates; car presque toutes les fonctions sacerdotales étaient pour lui honneur en même temps que profit.

Il ne faudrait pas croire néanmoins que cet intérêt secondaire fût la cause de l'adhésion que les chrétiens donnaient aux empereurs. Non, entre les empereurs et les chrétiens, il y avait des motifs plus relevés et plus forts d'heureuse harmonie. Cette défiance réciproque où étaient les empereurs du sénat, le sénat des empereurs, n'existait pas entre les empereurs et les chrétiens. En respectant dans les princes, quels qu'ils fussent, l'image et le pouvoir de Dieu, les chrétiens donnaient de la dignité à leur obéissance, en même temps qu'ils assuraient aux empereurs une sécurité qui les devait rendre plus doux. C'était le grand mal de l'empire que la soumission ne pût se séparer de la servitude, l'indépendance de la révolte. Les empereurs n'étaient si cruels que parce qu'ils étaient effrayés; ils ressentaient la terreur qu'ils inspiraient : Pavebant terrebantque, a dit Tacite. La parole chrétienne fit cesser cette fàcheuse alternative. Elle rendit la dignité à l'obéissance, en rendant la sécurité au pouvoir; elle mit le respect de l'homme à côté de la crainte de Dieu. Alors même qu'ils repoussent une dégradante idolâtrie, et refusent de rendre à l'empereur l'hommage qui n'appartient qu'à Dieu, les chrétiens

placent l'empereur dans un sanctuaire bien plus inviolable que celui où les reléguait, à côté des dieux, la servilité des païens : « La vie des empereurs commença donc à être plus assurée; ils purent mourir dans leur lit, et cela sembla avoir un peu adouci leurs mœurs; ils ne versèrent plus le sang avec tant de férocité : » la remarque est de Montesquieu. Voici quelle était, si je puis ainsi parler, dans Tertullien, la formule de l'obéissance et tout à la fois de l'indépendance des chrétiens à l'égard des empereurs : « Nous invoquons, pour le salut des empereurs, le Dieu éternel, le vrai Dieu, le Dieu vivant. Les yeux levés au ĉiel, les mains étendues, parce qu'elles sont pures, la tête nue, parce que nous n'avons à rougir de rien, nous demandons pour les empereurs une longue vie, un règne tranquille, la sûreté dans leurs palais, la paix dans tout le monde, enfin, tout ce qu'un homme, tout ce qu'un empereur peut désirer. Si nous ne jurons point par le génie des empereurs, nous jurons par leur vie, plus auguste que tous les génies, qui ne sont que des démons; nous respectons, dans les empereurs, les jugements de Dieu qui les a établis pour gouverner les peuples. Mais pourquoi parler davantage de nos sentiments religieux pour l'empereur? Pourrions-nous ne pas les avoir pour celui que notre Dieu a placé sur le trône, et qu'à ce titre, nous sommes fondés à recon-

naître spécialement pour notre empereur; mais je n'égalerai point l'empereur à Dieu; c'est bien assez pour lui d'avoir le titre d'empereur, titre auguste qu'il tient de Dieu. » Opposant ensuite à cette noble fierté qui, dans l'empereur, respecte, sans le craindre, le représentant de Dieu, les perfides adulations des Romains : « D'où sont sortis, demande-t-il, les Cassius, les Nigers, les Albinus; ceux qui assassinent leur prince entre deux bosquets de lauriers; ceux qui s'exercent dans les gymnases pour les étrangler habilement; ceux qui forcent le palais à main armée, plus audacieux que les Sigerius et les Parthenius! Si je ne me trompe, tous ces gens-là étaient Romains, c'està-dire qu'ils n'étaient pas chrétiens. » Et dans un autre traité : « Nous respectons la personne de l'empereur; tous, nous lui rendons l'honneur que permet notre conscience, que réclame sa dignité. Reconnaissant en lui un homme qui vient après Dieu, qui tient de Dieu tout ce qu'il est, nous sacrifions pour son salut; mais ces sacrifices, nous les offrons à Dieu, notre maître et le sien. »

Ces paroles portèrent leurs fruits. Tertullien annonce la royauté chrétienne de Constantin, et dans la royauté de Constantin, la royauté moderne. « L'Église leur a ouvert (aux rois) une place plus vénérable; elle les a fait régner dans la conscience; c'est là qu'elle les a fait asseoir sur un trône, en présence et sous les yeux de Dieu même. Quelle merveilleuse unité! Elle a fait un des articles de la foi, de la sûreté de leur personne sacrée; un devoir de la religion, de l'obéissance qui leur est due. » Ainsi avait parlé Bossuet, avant Montesquieu. On conçoit que cette doctrine dut plaire aux empereurs; aussi Bossuet, dit-il encore avec la même justesse: « Les empereurs auraient été chrétiens, s'ils avaient pu être chrétiens et empereurs. » C'est-à-dire, si le sénat, dans son intérêt, n'eût retardé, autant qu'il était en lui, cette alliance salutaire qui, commencée sous Constantin, ne s'achèvera que sous Théodose.

En proclamant ainsi le principe nouveau de l'obéissance des sujets envers les princes, représentants de la Divinité dont ils relèvent, Tertullien se réserve et réclame un droit qui n'est pas moins nouveau et important, la liberté de conscience. Rien dans le monde ancien, où le culte n'était qu'un symbolisme vide, ne faisait sentir le besoin, ne donnait l'idée d'un tel droit; âme et corps, l'homme était livré au pouvoir politique, et sans communication intellectuelle avec la Divinité, il recevait ses croyances sans examen. Les auteurs chrétiens ne peuvent accepter cette servitude de la pensée. Ils revendiquent hautement le droit nouveau, droit qu'a tout homme de ne consulter que sa conscience dans le commerce qu'il établit avec Dieu et dans le culte qu'il lui rend : proprietas religionis; c'est l'énergique expression

de Tertullien. Cette doctrine nouvelle et féconde qui renferme en elle seule toutes les libertés qui avaient péri, et celles que devait donner l'avenir, cette doctrine exprimée dans l'Apologétique et mise, comme une compensation, en regard de l'inviolabilité impériale, se trouve encore et plus fortement développée dans la requête à Scapula.

« Chaque homme, dit Tertullien, reçoit de la nature la faculté d'adorer Dieu comme il l'entend? Qu'importe à un autre qu'à moi la religion que je professe? La religion n'admet aucune violence, aucune tyrannie; elle est libre; jamais elle ne doit être embrassée par contrainte, mais librement; tout sacrifice veut être fait volontairement. » Cyprien sera dans les mêmes sentiments. Cette liberté de conscience dont le germe est ici déposé, ira se développant, grandissant avec une merveilleuse puissance; elle n'est rien moins que la grande et future question du spirituel et du temporel, le démembrement, si je puis dire, de la puissance impériale; Tertullien déjà sépare l'empereur du pontife; à côté du trône nouveau qu'il élève aux empereurs, il place l'autel : il y aura bientôt le pape en regard de l'empereur.

Nous venons de voir Tertullien aux prises avec les dieux, la loi et les empereurs; il le faut maintenant contempler dans la guerre qu'il fait à la partie sensible du paganisme, qu'il attaque dans ses plaisirs, les spectacles; dans ses intérêts et ses arts, l'industrie; dans sa sagesse enfin, la philosophie.

Ceux mêmes d'entre les païens qui avaient passé au christianisme, ne pouvaient entièrement s'arracher aux riantes fêtes du paganisme, et même à ses jeux sanglants; ils y tenaient par des liens nombreux, par les souvenirs, les habitudes, par toutes les faiblesses humaines. Il faut pourtant rompre ces liens, couper les derniers nœuds qui attachent encore au monde païen les néophytes chancelants. Ces liens sont, de tous les liens, les plus difficiles à briser : liens des plaisirs, de l'art, des spectacles surtout. Les spectacles, c'était toute la vie des Romains, et, dans les derniers siècles, leur unique privilége : chassés du forum, ils régnaient à l'amphithéâtre; ils pouvaient s'y rassasier de sang. Ces spectacles, que la politique avait établis, avait multipliés, étaient devenus les seules consolations de la servitude, dont ils étaient un des moyens. Les Romains n'avaient pas de foyer domestique; ils vivaient, pour ainsi dire, en plein air, sur la place publique. Les spectacles satisfaisaient donc tout à la fois à leurs goûts, à leur oisiveté, à leur imagination; ils remplissaient le vide que laissait l'absence de la tribune et du foyer domestique. Ce sont là cependant les enchantements que le christianisme vient rompre. Le paganisme engraissait et tenait en haleine, par de rudes exercices, les athlètes

qu'il destinait au cirque. Dans le duel spirituel que la religion nouvelle livre au monde romain, c'est par la solitude, le renoncement à la société, l'abstinence, qu'elle se prépare à la victoire. Ainsi initié à la mort par un exercice journalier, par une mort de tous les jours, une mort mystique, le chrétien la contemple avec un visage riant; elle ne lui est pas inconnue; et il y a déjà trop longtemps qu'il s'est familiarisé avec elle, pour être étonné de ses approches ; les jeûnes et la pénitence la lui ont déjà fait voir de près, et l'ont souvent avancé dans son voisinage. Il sortira du monde plus légèrement, s'il s'est déjà déchargé d'une partie de son corps, comme d'un empêchement importun à l'âme, dit Tertullien traduit par Bossuet. Aussi le chrétien doit-il être toujours prompt et alerte à la mort. Mais l'homme souvent renonce plus difficilement aux plaisirs qu'à la vie. Les nouveaux chrétiens avaient peine à se détacher de ces fêtes païennes, si tumultueuses et si brillantes; et, pour les justifier, ils trouvaient de ces raisons spécieuses qui ne manquent jamais pour excuser les plaisirs, ou légitimer les faiblesses : Dieu est auteur de toutes choses; il en a fait présent à l'homme : elles sont donc bonnes, puisqu'elles viennent d'un principe essentiellement bon; or, parmi les créations qui sont des dons du ciel, il faut compter tout ce qui entre dans l'appareil et la pompe des spec-

tacles. Enfin, les spectacles et les jeux, où se passent-ils? sous la voûte du ciel, qui est aussi l'ouvrage de Dieu. Les spectacles, dites-vous, sont la demeure du démon; mais le démon, où n'est-il pas? dans les rues, sur les places publiques, dans les hôtelleries, dans nos maisons même; où donc pourraient vivre les chrétiens, s'il ne leur fallait nulle part rencontrer les vestiges et les images de l'idolâtrie? Tels étaient les prétextes par lesquels les chrétiens mal affermis, les catéchumènes, cherchaient à se tromper euxmêmes. Tertullien y répondit par le traité des Spectacles, composé d'abord en grec. Suivant, pas à pas, les objections que l'on présentait contre l'interdiction des spectacles, et les prétextes que l'on donnait en leur faveur, Tertullien, tout en reconnaissant que toutes choses viennent de Dieu, dit qu'on ignore le véritable usage que l'on en doit faire. « Ne considérez pas seulement par qui tout a été créé, mais par qui tout a été corrompu. Le fer n'est-il pas l'ouvrage de Dieu? croyez-vous cependant que Dieu l'ait donné pour la destruction de l'homme? L'homme lui-même, auteur de tant de crimes, n'est-il pas l'ouvrage aussi bien que l'image de Dieu? Les spectacles ne corrompent point l'âme! Examinons donc l'origine de chacun d'eux; comment ces jeux divers ont été introduits dans le monde; leurs titres, leur appareil; à quelles divinités ils sont

consacrés; les lieux où on les célèbre, et quels ont été les inventeurs des arts qui en sont le principe. » Tertullien, développant cette idée, trace une histoire curieuse et complète de l'origine et du but de tous les spectacles qui se célébraient dans Rome. Cette partie historique, tout intéressante qu'elle soit, n'est cependant qu'une introduction à la véritable question. Entre tous les spectacles, il en est un plus coupable que les autres : c'est le théâtre; sur ce sujet éclate la verve de Tertullien, et se montre le point de vue nouveau du christianisme. Le théâtre, c'est le sanctuaire de Vénus; c'est là que naissent, que fermentent les passions; car partout où il y a plaisir, il y a passion; partout où il y a passion, il y a désir; car c'est le désir qui rend la passion attrayante; or, le désir mène à la fureur, mène à l'emportement, à la colère, au chagrin. Cette analyse de l'impression que produisent les spectacles, ces gradations habiles des sentiments dangereux qu'ils nourrissent et fortifient, sont développées avec une finesse singulière, une connaissance parfaite du cœur humain, où excellent les Pères de l'Église; tact délicat qui se retrouvera dans les orateurs sacrés du siècle de Louis XIV, et que Bossuet a conservé dans ses Réflexions sur la comédie. L'ouvrage se termine par une magnifique et pathétique péroraison, où Tertullien met en regard des joies coupables et enivrantes du paganisme,

la satisfaction que donne au chrétien la victoire sur ses passions, et le mépris même des plaisirs du monde; la fuite précipitée du temps, et l'éternité qui s'avance; puis, par un admirable mouvement, assistant à la consommation des siècles, au jugement dernier, il précipite dans les enfers les monarques, les dieux, les philosophes, les magistrats, tous ceux qui ont persécuté le nom chrétien; et faisant, de toutes ces puissances foudroyées, une effrayante tragédie, il leur oppose, par un dramatique contraste, le triomphe du Christ, maintenant méconnu, insulté; spectacle, ajoute-t-il, infiniment plus agréable que les spectacles du cirque, du théâtre, de l'amphithéâtre et du stade. Ces mouvements hardis ne sont plus pour nous qu'un écho affaibli, et l'oserai-je dire, une magnifique figure de rhétorique. Mais qu'on se reporte au temps où écrivait Tertullien; qu'on se transporte en idée au milieu de cette Église naissante, toujours placée entre l'apostasie et le martyre, et on se représentera facilement l'effet que devait produire sur des imaginations enthousiastes ce tableau des joies de la vertu et des béatitudes célestes; ce contraste du bonheur des chrétiens, et du supplice de leurs persécuteurs. Cette immolation des rois, des philosophes, de tous les heureux et de tous les puissants du siècle, et cette perspective des éternelles récompenses, n'étaient-elles pas une sublime consolation et un vif encouragement au martyre? N'y a-t-il pas aussi, dans ces flammes anticipées de l'enfer, où Tertullien précipite les dieux du siècle, une image de ces feux, de ces cercles vengeurs où Dante plongera ses ennemis? Dante est né du christianisme, plus encore que du moyen âge.

Ainsi donc, pour combattre cette passion des spectacles, si ancienne à Rome, si vive, si entraînante, qu'emploie Tertullien? la peinture des dangers qu'y court la pureté, et l'espérance des récompenses du ciel ou la crainte des supplices éternels: ces deux motifs lui suffisent. Rousseau les a trouvés faibles, et il a demandé à l'économie politique et domestique un autre frein et d'autres scrupules. Rousseau a-t-il mieux vu? on peut en douter.

Les spectacles n'étaient, à Rome, qu'un effet de la corruption; ils n'en étaient pas la cause première. Les mœurs avaient reçu une autre blessure et plus profonde. La famille ou n'existait pas, ou était corrompue; elle périssait, nous l'avons montré, par ce qui aurait dù la sauver. Les femmes avaient perdu, avec la solitude du gynécée, la pureté des mœurs; injustement bannies de la société, elles y rentraient violemment, et trop souvent, par la débauche et le crime. Qu'imaginera, pour réparer tant

demaux, la discipline chrétienne? débutera-t-elle par des théories, par des traités sur l'éducation? Non; pour refaire la société, elle réformera la famille, et la réformera par la mère; et la mère, elle ira la préparer dans la Vierge. Deux traités de Tertullien sont consacrés à cette œuvre nouvelle et difficile : ce sont les deux livres sur l'Ornement des femmes, et un traité sous ce titre : Que les Vierges doivent être voilées.

Des deux livres sur l'Ornement des femmes, le premier a particulièrement pour but de combattre la toilette, le dernier la coquetterie : l'un s'adresse uniquement aux femmes; l'autre, le plus important, se rapporte aux hommes comme aux femmes. Ces deux traités sont pleins de pensées piquantes, fines et délicates, où, au milieu de maximes familières à la philosophie morale païenne, à Sénèque surtout, percent des idées qui trahissent le point de vue nouveau du christianisme. « La simplicité des premiers âges ne connaissait pas ces raffinements d'orgueil; la cupidité n'avait pas imaginé d'arracher l'or des entrailles de la terre, ni la vanité de sourire à un miroir. » Voilà les premières réflexions de Tertullien; c'étaient aussi les sentences de la sagesse païenne. Voici les conseils et les reproches de la morale nouvelle : « O ambition! que tu es forte de pouvoir porter sur toi seule ce qui pourrait faire subsister tant d'hommes mourants! » Tel

est le texte inépuisable que développeront les Basile, les Ambroise, les Jérôme. Continuons: « Si vous avez reçu la beauté en partage, femme chrétienne, oubliez-la; du moins, ne cherchez pas à la rehausser; effacez-la, s'il se peut, car le propre de la beauté et ses conséquences inévitables, c'est de nourrir les passions. Et quelle honte pour le chrétien, de farder son visage, de mentir dans ses traits, quand il ne lui est pas permis de mentir dans son langage! » C'est déjà là une teinte chrétienne plus prononcée; mais nous n'avons pas encore toute la pensée de Tertullien, et le but où il veut ramener tous ses conseils. « Réduisons, ajoute-t-il, réduisons en servitude l'appétit de ces voluptés qui, par leurs délicatesses, rendent molle et efféminée cette mâle vertu de la croix. Des mains accoutumées à porter de riches bracelets, seront-elles bien capables de porter le poids des chaînes? Cette jambe, qui se complaît dans de brillants tissus, consentira-t-elle à livrer passage au tranchant du glaive? Ah! tenons-nous prêts aux plus violentes menaces; loin, bien loin de nous ces vains ornements, si nous aspirons à des parures immortelles; toujours, mais aujourd'hui plus que jamais, c'est le fer et non l'or que doivent connaître les chrétiens. » Voilà comment, dans Tertullien, les maximes de la morale s'animent des espérances et des obligations de la foi ; comment, dans cette lutte vive, continue, que la religion nouvelle soutient contre le paganisme, elle entretient et enflamme le courage de ses soldats; comment elle rompt avec les séductions de la beauté, plus dangereuses que les épreuves du martyre.

Le traité : Que les Vierges doivent être voilées, a le même but que les deux livres sur les Ornements des femmes; on y voit commencer cette longue éducation de la vierge chrétienne, qu'achèveront Cyprien, Ambroise, Jérôme. La coquetterie se défendait, contre les sages prescriptions de l'austérité chrétienne, par les mêmes prétextes que la passion pour les spectacles : nulle part l'Écriture n'ordonnait aux vierges d'être voilées; en outre, la coutume était ici d'accord avec le silence des livres saints. Tertullien répond : « Rien ne peut prévaloir contre la vérité; » et c'est seulement après avoir habilement développé cette pensée préliminaire, qu'il entre dans la discussion elle-même, et la réfutation des prétextes qu'on lui oppose. Il fait alors ressortir, avec un tact délicat et une science profonde du cœur humain, tous les périls, évidents ou cachés, que court, à se montrer aux regards, la pudeur virginale. Des conseils pleins de grâce, de naïveté, de finesse, voilà, ainsi que pour la mère, tout ce que Tertullien, tout ce que le christianisme a fait pour achever l'image pure et sublime de la Vierge,

pour ce que nous appellerions aujourd'hui l'éducation de la femme. Était-ce trop peu? cette éducation n'est-elle pas complète? et la femme aurait-elle à réclamer, à attendre une autre émancipation? nous ne le pensons pas. Le caractère admirable du christianisme, c'est, entre autres traits, son bon sens et sa sagesse pratique. Il n'a rien fait, rien bâti sur des généralités, par synthèses, par théories. Il a saisi, il a changé la société et le cœur humain insensiblement, et, pour ainsi dire, en détail; remontant de l'esclave au maître, de l'ignorant au savant, du pauvre au riche, allant du cœur à l'esprit, de l'âme à la raison. La famille était corrompue; par où y faire entrer la pureté et les mœurs qui en ont été bannies? par l'innocence, ou le repentir? par la mère, ou par la Vierge? Le christianisme a choisi la Vierge; il en a fait l'objet de ses complaisances. S'est-il trompé? la Vierge chrétienne n'at-elle pas préparé les chastes épouses? n'est-ce pas devant l'image de la Vierge que se sont arrêtés les Barbares? n'est-ce pas l'idéal de la Vierge, qui a créé ce spiritualisme de tendresse, cette mysticité rêveuse, qui sont un des plus grands charmes et la plus féconde inspiration de la poésie et des arts, et qui ont produit les sonnets de Pétrarque et les têtes de Raphaël? Supprimez les idées chastes et tendres que réveille dans l'imagination l'idée de la Vierge chrétienne,

et voyez si vous n'ôtez pas au culte de la femme son plus doux, son plus puissant prestige. D'où sont nées toutes ces créations délicieuses de la poésie et de la peinture, sinon de ce type virginal du christianisme. Le christianisme a donc bien vu, même poétiquement; se serait-il trompé dans le fond, dans la réforme morale? n'aurait-il point assez fait pour le bonheur et pour la dignité de la femme, en la faisant simple et pudique, ignorante et chaste?

Laissons donc la femme à ses enfants, à son foyer, à ses vertus naturelles, à son véritable et indestructible empire.

Mais la prévoyance chrétienne ne s'arrête pas à l'éducation de la jeune fille, pas même à celle de la mère; elle embrasse la femme dans tous ses âges et toutes ses conditions; dans le mariage, comme dans le célibat. C'est ainsi que Tertullien, dans deux Traités, donne à sa femme, dans le cas où il mourrait avant elle, des conseils que la sagesse de l'Église n'a pas entièrement adoptés, mais où se trouvent, avec des détails intéressants, de salutaires préceptes. Dans le premier, qui a pour titre: De la monogamie, Tertullien l'engage, si elle devenait veuve, à ne se point remarier. Au premier coup d'œil, cette recommandation paraît inquiète et jalouse; elle a pourtant un côté juste, une raison légitime. Que l'on réfléchisse à l'abus, que sous le nom de divorce, la

société païenne faisait du mariage, et alors ne trouvera-t-on pas bon que le mariage, si profané par les païens, fût réhabilité par la sévérité chrétienne? n'était-il pas utile que les inconstances du cœur humain fussent enchaînées par l'inflexibilité du précepte? Au point de vue moral, le précepte était donc fondé. Le conseil de s'abstenir des secondes noces, qu'est-ce en effet autre chose que la condamnation du divorce, sous un autre nom? Et quand Tertullien donne ce conseil, ne se rencontre-t-il pas avec Tacite qui, en contraste et en critique des femmes romaines, louait les femmes des Germains de leur fidélité à un premier hymen?

Dans le second Traité, Tertullien semble s'être un peu relâché de sa sévérité; il permet, quoiqu'à regret, à sa femme de contracter, lui mort, un second mariage; mais à cette condition que ce ne sera pas avec un païen. Les raisons qu'il donne à l'appui de ses conseils sont aussi délicates que touchantes; tirées des devoirs mêmes imposées à la femme chrétienne par l'Église, elles présentent un tableau aussi vrai qu'éloquent des vertus qui alors retrouvaient, au sein de la famille régénérée, leur exercice et leur but:

« L'épouse fidèle est tenue d'obéir à la loi de Dieu; attachée à un époux qui ne la respecte pas, comment pourra-t-elle servir à la fois Dieu et son époux, et encore un époux païen! Par dé-

férence pour son époux, il faudra donc qu'elle suive avec lui des coutumes profanes, qu'elle consente à des parures et à toutes les vanités mondaines? Où trouvera-t-elle le loisir de vaquer aux exercices de la piété chrétienne, asservie qu'elle sera aux volontés d'un maître qui la traîne où il veut? Ira-t-elle, avec sa permission, assister ses frères, visiter et parcourir les réduits de l'indigence, s'arracher, durant la nuit, à ses côtés, pour aller se réunir à la célébration de la Pâque, participer, soit à la table du Seigneur, soit à ces fraternelles agapes que le païen ne connaît que pour les calomnier? Quel mari païen y consentira? En est-il qui permît à sa femme de descendre dans les cachots pour y baiser les chaînes de nos saints confesseurs, leur laver les pieds, donner et recevoir le baiser de paix, remplir tous les devoir de l'hospitalité envers les étrangers? La voilà donc réduite à la dangereuse alternative, ou de violer sa foi en la dissimulant, ou de troubler la paix domestique, en excitant les soupçons et les persécutions de son époux. »

A ce tableau du mariage, ou plutôt du divorce entre la femme chrétienne et l'époux païen, Tertullien oppose, par un admirable contraste, la peinture d'un mariage, de part et d'autre, chrétien:

« Quelle alliance que celle de deux époux chrétiens unis dans une même espérance, dans

un même vœu, dans une même règle de conduite et la même soumission! Ils ne forment bien véritablement qu'une seule chair, qu'anime une même âme. Ensemble, ils prient, ensemble, se livrent aux saints exercices de la pénitence et de la religion. L'exemple de leur vie est une instruction, un encouragement, un support mutuel. A l'église, à la table du Seigneur, vous les voyez de compagnie; tout est commun entre eux, sollicitudes, persécutions, joies et plaisirs; nuls secrets; confiance égale, réciproques empressements; ils n'ont point à se cacher l'un de l'autre pour visiter les malades, assister les indigents, répandre leurs charités, offrir le sacrifice. Rien ne les oblige à dissimuler ni le signe de la croix, ni l'action de grâces; leurs bouches libres comme leurs cœurs, font retentir ensemble les pieux cantiques.»

Veut-on, dans une seule image, voir les différences profondes de la société chrétienne et de la société païenne? que l'on compare, à ce tableau d'un mariage chrétien, le tableau d'un mariage païen que trace Apulée dans son *Apologie*: les deux mondes si opposés du spiritualisme nouveau et du sensualisme ancien sont là.

Ces raisons sont délicates et profondes, et pourtant l'Église ne les approuva point. Elle redouta moins, pour la femme, la contagion d'un époux païen, qu'elle n'espéra pour cet époux la douce et puissante influence de la femme chrétienne. L'Église s'est-elle trompée? non; les femmes ont été, dans leur famille, les prédicateurs de l'Évangile, comme elles en ont été les messagères dans le monde. A côté de son époux indifférent, ou même païen, la femme chrétienne élevait un enfant chrétien: Monique veillera sur Augustin.

Nous avons vu le monde romain attaqué dans la loi, dans la religion, dans le prince, dans ses plaisirs et dans ses mœurs; il va l'être maintenant dans l'industrie, dans l'art, dans les lettres, dans les sciences, dans la philosophie.

La puissance des empereurs ne fut pas, nous l'avons montré plus haut, fondée uniquement sur des moyens matériels; elle ne se maintint pas seulement par la terreur; elle s'appuya aussi sur des bases plus solides, sur de plus nobles prévoyances. La protection accordée aux arts, la conservation des monuments de Rome, l'embellissement de la ville éternelle, les chefs-d'œuvre de la sculpture et de la peinture, multipliés, rassemblés dans son sein, furent aussi un des soins et des secrets de la politique. Auguste avait fait de la Rome de brique, une Rome de marbre; ses successeurs ajoutèrent aux beautés de la ville, en réparèrent les monuments, en élevèrent de nouveaux, et l'enrichirent des merveilles du ciseau grec et latin. Les plus mauvais empereurs, Caligula, Claude, Néron, ne négligèrent point

cette popularité des magnificences publiques. Comme les palais des princes, les maisons des particuliers rassemblèrent les chefs-d'œuvre des arts, que l'ignorante opulence des Trimalchion savait si mal apprécier, et dont les ruines nous ravissent encore d'admiration. Rome, quand elle n'est plus éloquente, est encore artiste. Le goût pour les arts était une des dernières jouissances de ces esprits blasés sur tous les plaisirs; c'était, en même temps, une dernière ressource pour les populations appauvries et esclaves. Les grands, dans leurs villas, retrouvaient, par la contemplation des statues antiques, quelque sentiment de ce beau idéal qui avait péri dans la littérature. Entourés de ces chefs-d'œuvre, les Romains se croyaient moins seuls dans ces palais déjà trop grands pour eux. Ce peuple des divinités de la Fable, qui remplissait leur atrium, comblait le vide de leurs heures et de leur solitude. L'art et ses chefs-d'œuvre étaient donc la distraction de la vie opulente et la ressource des prolétaires, comme les spectacles étaient le dédommagement de l'absence de la vie politique.

Eh bien, ce sont ces jouissances de l'imagination, ces sources de l'industrie, que Tertullien vient combattre et anathématiser; et ici, il ne gardera plus aucun de ces ménagements que jusque-là il avait observés; il déclarera une guerre ouverte à l'industrie, à l'art et aux lettres. Toutes ces attaques sont contenues dans le traité de l'Idolâtrie. L'idolâtrie est proscrite, et, avec elle, tout art, tout commerce, toute profession qui s'y rattache. Et d'abord l'industrie: « Il n'est pas plus permis de fabriquer une idole, que de l'adorer. - Mais c'est mon état; je n'en ai point d'autre. — Eh quoi! mon ami, est-il nécessaire que tu vives? Tu seras pauvre, dis-tu? eh bien, tu seras de ceux que Jésus-Christ appelle bienheureux. — Je n'aurai pas de quoi me nourrir. — Dieu y pourvoira. — De quoi me vêtir? — Pense au lis des champs. » Étrange et terrible dialogue, où se trahit cette lutte qui n'est point encore terminée, entre le principe sévère de l'abnégation chrétienne, et le génie actif de l'humanité! Ainsi est condamnée l'industrie. L'art serat-il mieux traité? « Eh quoi! vous sacrifiez aux idoles, non pas avec le sang des victimes, mais avec votre âme; vos veilles, vos sueurs, votre génie, telle est l'offrande que vous leur présentez. Vous êtes pour elles plus qu'un sacrificateur, plus qu'un pontife; car vous leur créez des adorateurs. » Je ne sais si l'intimité de l'artiste et de son œuvre, si les profondes et pénibles études du génie qui s'abîme et se perd dans ses créations, en un mot, si le labeur de la pensée qui veut se reproduire et se manifester dans l'objet matériel qu'elle forme à son image, je ne sais, dis-je, si les inquiétudes, les joies, les inspirations, les

découragements de l'art et ses sacrifices, ont jamais été peints avec plus d'âme et de vivacité qu'ils le sont ici par Tertullien.

L'art sera longtemps à se relever de ces attaques: il lui faudra dix siècles; mais ce repos ne sera pas stérile. Dans le silence, l'art se transformera; il passera de l'esprit à l'âme, du physique au moral. Il allait du monde extérieur à l'homme; de l'homme maintenant, il se réfléchira dans le marbre ou sur la toile. Quand, au moyen âge, il reparaîtra, l'art se montrera avec un caractère profondément distinct de celui qu'il avait dans l'antiquité. Il était intellectuel; il sera spiritualiste. Peut-être donc, même dans l'intérêt seul de l'art, cette proscription momentanée a-t-elle été utile; au point de vue chrétien, elle était nécessaire. Comment, en effet, le christianisme aurait-il pu pénétrer dans les esprits, tant que les symboles du culte païen frapperaient les regards du peuple? Comment le peuple, en ayant sous les veux les images de l'Olympe, pouvait-il s'en détacher, et s'élever à l'adoration intellectuelle de la Divinité, quand les sages mêmes avaient peine à la concevoir sous cette pureté invisible; quand, déchirant le voile du temple de Jérusalem, Tacite s'étonne de n'y point trouver de simulacre? Et voyez combien l'existence du paganisme était liée à l'art païen : au xve siècle, Rome se crut assez bien établie pour ne plus craindre les prestiges de l'art profane, qu'elle avait autrefois proscrit. Léon X l'amnistia; il l'appela à partager, avec l'art chrétien, le génie de Michel-Ange et de Raphaël. Eh bien, pourrait-on assurer qu'alors même les illusions de l'art païen ne furent pas fatales au christianisme; que l'art chrétien, devenu païen, n'affaiblit pas, dans l'imagination des peuples, cette majesté du catholicisme, déjà atteinte par les révoltes de la pensée; et qu'enfin Léon X, je ne dis pas seulement par les prodigues munificences de son pontificat, mais par ce retour au paganisme, n'ait aplani les voies à Luther et à Calvin?

L'industrie, l'art, sont répudiés; les lettres, les sciences ne trouveront pas davantage grâce aux yeux de l'inflexible Tertullien; elles seront aussi comprises dans l'anathème. Pour interdire les lettres profanes, Tertullien se fonde sur la nécessité où serait le maître chrétien de se soumettre à des formalités, qui sont autant d'hommages rendus au polythéisme. Il lui faudra avoir dans son école les images des dieux, célébrer les fêtes de Minerve, lui offrir les prémices du salaire qu'il reçoit de ses élèves.

De ces anathèmes contre l'industrie, contre l'art, contre les sciences et les lettres, à la proscription de la philosophie, il n'y a qu'un pas. Que dis-je? moins que l'art, moins que la littérature, la philosophie pouvait trouver grâce aux

yeux de Tertullien; car, pour lui, la philosophie, c'est l'hérésie. Les apologistes grecs accepteront, en l'épurant, la philosophie, la philosophie de Platon du moins; Tertullien rompt avec Platon, comme avec le Lycée et le Portique. Dans les systèmes des plus sages philosophes, il ne voit que des plagiats adultères des Écritures. Tertullien a donc combattu la philosophie; il l'a combattue dans les Prescriptions, dans ses divers traités contre Marcion, Valentin, Praxéas, véritables ouvrages philosophiques sous forme théologique. Ce n'est pas là, toutefois, que nous irons chercher sa véritable pensée; ces ouvrages, que nous examinerons tout à l'heure, et à un autre point de vue, se rapportent à la métaphysique plus qu'à l'histoire morale du christianisme. Nous avons deux ouvrages où se dessinent mieux le caractère de Tertullien et le jour sous lequel l'Église latine considérait la philosophie; ces deux ouvrages sont : les traités du Témoignage de l'ame, et de l'Ame.

Dans le premier de ces ouvrages, du Témoignage de l'âme, le caractère particulier de Tertullien et son dédain pour la philosophie se trahissent tout d'abord. Dès le début, Tertullien rappelle qu'avant lui, plusieurs apologistes de la religion chrétienne ont confondu le paganisme par ses propres aveux, par les nombreuses et perpétuelles contradictions de ses philosophes,

et que cependant ces travaux si pénibles, ces profondes et laborieuses recherches n'ont pas produit les fruits qu'on en devait attendre. Il faut donc frapper à une autre porte; évoquer, non pas des preuves obscures, mais en appeler à des témoignages évidents; en un mot, demander à la conscience ce que, jusque-là, on avait inutilement demandé à la raison. L'âme sera donc appelée à témoigner sur elle-même, à parler de son origine, de sa dignité, de son avenir; non point l'âme telle que l'ont faite l'Académie, le Lycée, ou le Portique; mais bien l'âme dans sa naïveté et sa beauté primitives; l'âme telle qu'elle se révèle dans ces moments sublimes, dans ces élans involontaires, où elle semble la voix de Dieu même. Qu'elle vienne donc, cette âme rude et franche, qu'elle vienne rendre d'ellemême un témoignage irrécusable, témoignage d'autant plus vrai, qu'il est plus simple; d'autant plus simple, qu'il est plus populaire; d'autant plus populaire et commun, qu'il est plus naturel et, par conséquent, divin. Eh bien, cette âme ainsi interrogée dans ses soudaines illuminations, dans ses brusques ravissements, que dit-elle? Elle proclame l'existence de Dieu, son unité, sa bonté; elle proclame aussi sa propre immortalité par la crainte de la mort, par l'intérêt qui s'attache, au delà du tombeau, à ceux que l'on a chéris sur la terre, par l'espérance de vivre dans la mémoire des hommes, tous instincts admirables, pressentiments sublimes, échos divers d'une même et indestructible croyance. On le voit : aux yeux de Tertullien, la certitude n'est plus dans l'esprit, elle est dans l'âme : c'est toute la distance qui sépare la foi de la métaphysique. C'est ainsi du reste que, dans tous les temps, on a combattu les opinions anciennes, attaquant tour à tour la raison par la foi, ou la foi par le doute. Singulier retour des choses humaines! La philosophie, un jour, s'emparera de ces armes du christianisme naissant; Rousseau invoquera, contre la tradition, cette voix de la conscience que Tertullien fait parler contre la philosophie.

La philosophie, indirectement attaquée dans le Témoignage de l'âme, l'est ouvertement dans le traité de l'âme. Tertullien tout d'abord la prend à partie dans son représentant le plus grave, dans Socrate. Le faste de ses derniers moments ne l'étonne point; et, plus sévère que le philosophe de Genève, dans le fils de Sophronisque, même mourant, il ne voit qu'un sophiste. Qui jamais, en effet, a découvert la vérité, si Dieu ne la lui a révélée? Mais quelques philosophes, dira-t-on, se rencontrent quelquefois avec les chrétiens. « Il n'est pas étonnant, reprend Tertullien, que cette longue et terrible tempête d'opinions et d'erreurs les ait quelque-

fois jetés au port par aventure, et par un heureux égarement. » Puis, repoussant la sagesse païenne par une superbe ironie: « Sans doute la sagesse divine se serait trompée, en établissant son berceau et son école dans la Judée, plutôt que dans la Grèce! » Il quitte cette véhémence cependant, et entre dans des discussions métaphysiques sur les sens, leurs organes, sur nos sensations, sur le sentiment et l'intelligence, sur la vie dans les plantes et dans les animaux. Ces détails, purement philosophiques, ne lui sauraient longtemps convenir; aussi, satisfait d'avoir attaqué, en passant, Lucrèce et Platon, il revient, dans le reste de ce traité, à des idées morales qui se rattachent au témoignage de l'âme, et le complètent. Il a sur le sommeil de ces pensées profondes qui ne pouvaient sortir que des méditations chrétiennes. Le sommeil, avait dit la sagesse profane dans ses plus douces consolations, le sommeil, c'est l'image de la mort. - Le sommeil, reprend la philosophie du christianisme, c'est l'image et la preuve de l'immortalité. L'âme, par son activité pendant le sommeil, révèle hautement sa divine et immortelle essence. A cette preuve de l'immortalité de l'âme par son activité pendant le sommeil, Tertullien en ajoute d'autres : « Cette âme a ses souffrances, ses joies à elle; joies et souffrances indépendantes de l'action du corps, et qui souvent le contrarient; elle montre, même au milieu de ses douleurs, qu'elle est maîtresse du corps qu'elle anime : voyez l'âme de Mucius, quand il livre aux flammes du bûcher la main qui a manqué Porsenna. »

Nous avons considéré Tertullien comme apologiste et comme moraliste, il nous reste à montrer en lui l'adversaire de l'hérésie.

Le plus célèbre des traités de Tertullien contre les hérésies et celui qui contient en quelque sorte tous les autres, ce sont les *Prescriptions*.

Tertullien s'y montre tout d'abord avec une vigueur singulière de raisonnement. L'hérésie est nécessaire; elle est la pierre de touche de la foi; il ne faut donc pas s'en scandaliser; c'est la pensée de l'apôtre. Puis, s'adressant aux hérétiques du même et superbe ton dont il répondait aux païens, il n'accepte pas la loi, il la fait. Ainsi, en face de l'hérésie, il est, pour ainsi dire, défendeur et non demandeur; il ne descend pas à prouver la légitimité de ses titres, il lui demande les siens. Pour lui, il est en possession de la vérité, c'est à elle, à l'hérésie, si elle a des droits plus anciens, à les produire. Jusque-là, Tertullien n'a point à discuter avec elle; il lui oppose la prescription. Déjà, dans son. Apologétique, il avait dit : « A tous les corrupteurs de l'Évangile nous opposons l'argument invincible de la prescription, » c'est-à-dire du droit,

du droit de vérité confirmé par la possession : « Qui êtes-vous, vous qui me venez disputer mon héritage? Depuis quand et d'où êtes-vous venus? à quel titre, Marcion, coupez-vous ma forêt? Qui vous a permis, Valentin, de détourner mes canaux? Qui vous autorise, Apelle, à ébrauler mes bornes? comment osez-vous semer ici et vivre à discrétion? ceci est mon bien; j'en ai depuis longtemps et la première, la possession; je descends des anciens possesseurs, et je prouve ma descendance par des titres authentiques. » Cette solennelle déclaration, cette fin de non-recevoir tout d'abord opposées à l'hérésie, et les droits de l'Église réservés, Tertullien consent à discuter les objections des hérétiques. Il les confond par leurs erreurs, mais principalement par leurs mœurs; il ne leur demande pas seulement compte de leurs opinions, mais de leurs vices; puis, opposant à leurs perpétuelles inconstances, à leurs déréglements, la fixité des doctrines et la pureté des mœurs chrétiennes, le tableau des Églises naissantes, leur concorde, leurs traditions immuables, il s'écrie : « Parcourez les Églises apostoliques où président encore et aux mêmes places les chaires des apôtres. Ètes-vous près de l'Achaïe, vous avez Corinthe; de la Macédoine, vous avez Philippes et Thessalonique. Passez-vous en Asie, vous avez Éphèse. Étes-vous sur les frontières de l'Italie, vous avez



Rome, heureuse Église dans le sein de laquelle les apôtres ont répandu leur sang et leurs doctrines! »

Enfin, après avoir, par les mœurs, par la tradition, par les doctrines, convaincu les hérétiques de nouveauté et par conséquent d'illégitimité, Tertullien termine par cette réflexion : « Les hérétiques varient dans leurs règles; chacun parmi eux se croit en droit de changer et de modifier par son propre esprit ce qu'il a reçu, comme c'est par son propre esprit que l'auteur de la secte l'a composé. L'hérésie retient toujours sa propre nature en ne cessant d'innover, et le progrès de la chose est semblable à son origine; ce qui a été permis à Valentin, l'est aussi aux valentiniens Les marcionites ont le même droit que Marcion, et les auteurs d'une hérésie n'ont pas plus le droit d'innover que leurs sectateurs; tout change dans les hérésies; et quand on les pénètre à fond, on les trouve dans leur suite différentes en beaucoup de points de ce qu'elles ont été dans leur naissance. » Ces paroles, dont nous empruntons la traduction à Bossuet, qui y a puisé le titre et l'idée de ses Variations, résument le traité de Tertullien.

Cette réfutation générale des hérésies ne pouvait toutefois suffire ni au besoin de la vérité, ni à l'ardeur du génie de Tertullien; aussi à la fin même des *Prescriptions*, prenaît-il l'engagement qu'il a tenu, d'une lutte plus vive et plus longue. « Nous venons, y dit-il, de donner des armes pour combattre généralement toutes les hérésies ; dans la suite, si Dieu nous en fait la grâce, nous répondrons à quelques hérésies en particulier. » Il y a répondu en effet.

Le premier et le principal de ces traités particuliers de Tertullien est dirigé contre Marcion. Marcion admettait deux dieux différents; de ces dieux, le créateur est le second, le dieu inférieur; aussi prétendait-il que quand le créateur avait dit : « Que la lumière soit faite, » c'était moins un commandement qu'il adressait à la nature, qu'une prière au Dieu suprême qui était au-dessus de lui. L'erreur de Marcion, on le reconnaît, venait du dualisme oriental. Frappé des imperfections apparentes de l'univers, et ne les voulant point attribuer à un dieu parfait, Marcion en faisait auteur le dieu inférieur. Tertullien montre que la sagesse et la puissance du créateur éclatent partout dans cette nature si vile et si imparfaite aux yeux de Marcion. « Ne remontez pas si haut, abaissez vos regards sur ce qui semble leur échapper : la fleur cachée dans le buisson comme celle qui émaille nos prairies; le plus petit des coquillages aussi bien que celui qui nous donne la pourpre; l'aile du dernier des insectes non moins que la magnifique parure du paon, vous montrent-ils dans le créateur un si misérable ouvrier? vous qui regardez en pitié ces mêmes insectes en qui la merveilleuse main qui les a faits a réparé la faiblesse par l'adresse dont elle les a doués, imitez, si vous le pouvez, les constructions de l'abeille, les greniers de la fourmi, le venin de la cantharide, l'aiguillon de la mouche, la trompette et la lance du moucheron. Si d'aussi faibles créatures, ou servent à vos besoins, ou vous préservent des ennemis, quels sentiments avez-vous pour de plus grandes, vous qui refusez de reconnaître le créateur dans ses moindres ouvrages? ne sortez pas de vous-mêmes; considérez l'homme, au dedans, au dehors de luimême; trouve-t-il plus grâce à vos yeux, cet ouvrage de Dieu? »

Tableau brillant et simple tout à la fois qu'il termine par ce trait plein de fraîcheur et de grâce. « Si je vous présente une rose; oserezvous encore calomnier le créateur? » Bernardin de Saint-Pierre a décrit, avec infiniment de charme, l'histoire du rosier qui ornait sa trèsmodeste fenêtre du faubourg Saint-Marceau; mais cette anatomie descriptive vaut-elle la vive et courte pensée de Tertullien? Remarquons comment, à des époques si éloignées l'une de l'autre, le besoin des douces et fraîches images saisissait et le génie sévère de Tertullien et la tendre rêverie de l'auteur des Études de la nature.

Tertullien n'est pas moins admirable quand, combattant par l'ironie et le raisonnement le double principe de Marcion, il termine par ce dilemme qu'il développe avec une invincible logique : « Dieu est un ou il n'est pas ; et il y aurait un moindre blasphème à nier son existence qu'à le supposer autre que ce qu'il doit être. Or, Dieu est l'être souverainement grand, nécessairement éternel, sans principe, sans commencement, sans fin. Avoir de Dieu une autre idée, c'est le méconnaître; c'est le nier en lui ôtant ce qui le constitue essentiellement. Et comment, s'il avait un égal, serait-il souverainement grand? or, il y a un égal, s'il y a un second être souverainement grand. Deux êtres souverainement grands ne sauraient exister à la fois, parce que l'essence de l'être souverainement grand est de n'avoir point d'égal, et la prérogative de n'avoir point d'égal ne peut convenir qu'à un seul. L'être souverainement grand efface nécessairement tout être, tout rival que vous prétendrez lui égaler, par la raison même qu'il est souverainement grand; et que dès lors ce second être, quelque grand que vous le supposiez, ne peut plus être souverainement grand. Dieu est donc essentiellement un; et s'il n'était un, il ne serait point du tout. »

D'autres hérétiques tombèrent sous les coups de Tertullien. Après Marcion, après Hermogène, il combattit les valentiniens et Praxéas qui niait l'unité de l'essence de la Divinité. Nous ne le suivrons pas plus loin dans ces controverses où nous aurions toujours à admirer la vigueur de sa dialectique et les vives couleurs dont il sait revêtir des idées qui s'y prêtent difficilement. Déplorable fragilité de l'esprit humain! le défenseur intrépide de la morale et de la discipline chrétienne, le rude adversaire des hérétiques, va nous donner le spectacle de ses propres erreurs.

Dans un bourg de la Mysie, dans Arbadan, était né un de ces esprits ardents et inquiets qui apparaissent surtout aux époques de fermentation religieuse. Après Marcion, après Apelle, après Valentin, parut Montan. Montan était un libérateur. Il prétendait que Dieu avait voulu sauver le monde d'abord par Moïse et par les prophètes; qu'ayant échoué dans ce dessein, il était descendu en lui Montan par le moyen du Saint-Esprit, et dans deux prophétesses, Priscille et Maximille, toutes deux fort riches et fort attachées à sa doctrine. Montan et ses sectateurs s'accordaient toutefois à reconnaître que l'Esprit saint avait inspiré les apôtres; mais ils distinguaient le Saint-Esprit du Paraclet. Le Paraclet, selon eux, avait inspiré Montan, et avait dit par sa bouche des choses bien supérieures à celles que Jésus-Christ avait enseignées dans son Évangile. Sa morale du reste était austère :

il ordonnait plusieurs carêmes, condamnait les secondes noces; recommandait de ne point fuir la persécution, et de refuser la pénitence à ceux qui étaient tombés. Les montanistes remplirent presque toute la Phrygie, se répandirent dans la Galatie, s'établirent à Constantinople et pénétrèrent jusque dans l'Afrique. Leur morale rigide et leur imagination exaltée séduisirent le génie ardent et sombre de Tertullien. D'autres motifs, la jalousie et les affronts du clergé romain, l'auraient aussi, selon saint Jérôme, poussé dans le camp de l'erreur.

L'hérésie de Montan était double : elle portait sur la tradition et sur la discipline. Si la première révélation avait été, pour ainsi dire, incomplète; si Dieu pouvait se manifester à chaque homme par de soudaines illuminations; si audessus et en dehors de l'Église, une voix intérieure parle à chacun de nous, et nous fait juge de notre foi, que devient la tradition, que devient l'autorité de l'Église? Or, le Paraclet de Montan, c'était l'imagination et les écarts substitués à l'autorité, à la parole de l'Église; chez lui, la règle suprême, c'était l'inspiration. Dans la discipline, Montan n'errait pas moins. L'Église honorait la chasteté; Montan proscrit les secondes noces; l'Église conseillait le jeûne et la sobriété; Montan condamne les repas quotidiens; l'Église enfin recommandait la constance dans les tourments, Montan veut que de soi-même on coure au-devant de la mort.

Ces exagérations séduisirent l'imagination naturellement enthousiaste de Tertullien. Plein de dédain pour la philosophie et ses vaines subtilités, avant même de connaître Montan, il en avait appelé des sophismes au témoignage naïf de l'âme; du savoir, à l'inspiration; le prétendu Paraclet de Montan lui offrait donc une voie agréable vers ces communications intimes de Dieu avec l'âme, qui, selon lui, devaient remplacer les incertitudes de la science; il s'y jeta avec ardeur. Mais nous n'insisterons pas sur ces erreurs d'un grand génie; il les faut oublier en présence de tant de services rendus à l'Église, et hors de l'Église, à la liberté et à la dignité de la conscience humaine.

Tertullien mourut dans un âge avancé; il mourut non pas loin, mais en dehors de l'Église. Toutefois les erreurs de son zèle n'ont pu effacer la grandeur de ses services. Cyprien, et ce fut là une partie de la gloire de Tertullien, Cyprien le reconnut, tout d'abord, pour le fondateur du dogme et de la discipline : « Donnez-moi le maître, » disait-il. Oui, Tertullien est le maître de la vie chrétienne; et l'Église, qui n'a pu inscrire son nom dans ses fastes glorieux, le cite souvent dans ses chaires. Car si l'Église n'a pu placer dans ses temples l'image de celui qui, d'une main si ferme, en avait posé les solides

fondements, elle ne pouvait non plus oublier que cet homme avait préparé sa victoire; qu'il avait créé, en regard de la puissance impériale, de la puissance temporelle, une puissance morale et spirituelle qui la devait détrôner; qu'il avait rompu les liens qui attachaient encore au vieux monde païen la société chrétienne; qu'il avait terrassé les hérésies, et que tour à tour apologiste ou docteur, le bouclier ou l'épée d'Israël, il avait, de ses mains triomphantes, élevé le péristyle de ce temple chrétien où viendront s'abriter les barbares et le moyen âge. Bossuet, comme Cyprien, faisait de Tertullien sa lecture habituelle. Cette prédilection de Bossuet est presque une consécration.

## CHAPITRE V.

SAINT CYPRIEN.

Cyprien, comme Tertullien, naquit à Carthage, vers le commencement du me siècle, d'une famille qui tenait un rang considérable. Élevé au sein du paganisme, il suivit d'abord la carrière du barreau, où ses talents et ses succès fixèrent sur lui l'attention des Carthaginois qui le voulurent avoir pour professeur d'éloquence. Dans cette nouvelle carrière, Cyprien ne tarda pas à se faire un grand nom; mais cette gloire ne devait pas rester aux lettres profanes. Un saint prêtre de Carthage, Cécilius, le convertit au christianisme. Cécilius est-il l'interlocuteur païen de l'Cctavius, gagné lui-même à la foi par son ami? On aimerait à adopter cette conjecture, qui a été hasardée par M. Angelo Maï, et à prolonger ainsi la chaîne qui rattacherait Cécilius à Minucius Felix, et Cyprien à Cécilius; mais il est difficile de croire à cette succession. Ce qui est certain, c'est qu'en reconnaissance du Cécilius, quel qu'il soit, auguel il avait dù d'ouvrir les yeux à la lumière de l'Évangile, Cyprien prit le surnom de Thascius Cæcilianus.

Les chrétiens avaient accueilli avec joie la conversion de Cyprien. Ils se hâtèrent de l'attacher à l'Église. En un même jour, Cyprien reçut une double consécration; il fut ordonné prêtre et évêque. On a cru, et non sans vraisemblance, que Cyprien nous avait laissé, dans l'épître à Donat, la peinture des agitations de sa vie première, et les motifs qui, l'y faisant renoncer, l'avaient conduit des tempêtes du monde et des écueils de la gloire au port de la religion. Cette lettre à Donat forme donc ainsi une introduction naturelle et intéressante au caractère et aux œuvres de Cyprien.

Par un souvenir de rhétorique, ou plutôt par ce tour nouveau et gracieux de l'imagination chrétienne, que nous avons déjà remarqué, Cyprien place dans un cadre ingénieux et neuf les confidences qu'il fait et les conseils qu'il donne à Donat. C'est pendant le repos des vendanges, au fond d'une grotte tapissée de pampres jaunissants dont le feuillage flexible s'entrelace en festons au-dessus de leurs têtes, que Cyprien et Donat se donnent le spectacle des erreurs, des vanités et des grandeurs humaines. L'entretien commence avec une simplicité charmante : « Vous faites bien, mon cher Donat, de me rappeler ma promesse; je ne l'avais point oubliée; et d'ailleurs la saison et la liberté d'esprit qu'elle nous donne, l'à-propos des vendanges et l'usage où l'on est de con-

sacrer au repos la dernière période de l'année, le lieu même où nous sommes, une certaine mollesse, qu'avec les douces vapeurs qui s'exhalent de nos jardins, l'automne répand dans chacun de nos sens, tout nous invite à ces conversations qui occupent si agréablement les journées, et dont le charme secret pénétrant tous les cœurs, les dispose à l'amour de la vérité et à la connaissance des préceptes divins. Pour qu'aucun témoin étranger ne trouble, qu'aucun bruit importun n'interrompe notre entretien, allons, loin de la maison, nous retirer sous ce berceau; nous y trouverons une solitude à souhait, protégée contre les ardeurs du soleil par l'épais feuillage de cette vigne dont les rameaux se jouent en serpentant le long de cette treille qui la soutient, et nous présentent un portique de verdure; nous pouvons ici commodément méditer et conférer ensemble : le riant aspect de ce verger récréera nos regards, en même temps que notre esprit se nourrira agréablement de vérités utiles. »

Viennent ensuite sous forme de conseils, des confidences touchantes:

« Du temps où j'étais plongé dans les ténèbres et dans une profonde obscurité, flottant sur la mer orageuse du siècle, errant çà et là, sans route fixe, et m'ignorant moi-même, je regardais comme bien difficile à croire, difficile à espérer

que l'on pût, sans changer de corps, devenir un homme tout nouveau. Le moyen, me disais-je à moi-même, de renoncer tout à coup soit à des penchants naturels, soit à des habitudes invétérées, dont les impressions se sont profondément gravées dans l'âme? de devenir sobre, quand on est accoutumé à la bonne chère et au luxe des festins; de ne se montrer que sous l'extérieur le plus simple, quand on ne paraissait en public qu'avec une riche parure, éclatante d'or et de pompe? Demanderez-vous à cet homme, nourri dans les dignités et dans les honneurs où il mettait son bonheur, lui demanderez-vous de descendre à la vie privée? Non; qui s'est laissé, pendant toute la vie, enchaîner par les liens de la volupté, devient, sous l'empire de l'habitude, esclave des sensualités, de l'orgueil, de la colère, de l'ambition. Telles étaient les pensées qui venaient souvent s'offrir à mon esprit; je me sentais de toutes parts enlacé dans les passions qui me captivaient autrefois; je cédais avec complaisance à leur douceur qui me paraissait invincible; je désespérais de pouvoir jamais m'arracher à des maux qui avaient pris sur moi l'empire de l'habitude. »

Après ce préambule, déjà si pittoresque et si intéressant par l'émotion contenue qui en colore les expressions et en anime les sentiments, après cette confidence voilée, qui est en même temps un avertissement chrétien, doux et grave, Cyprien sait encore trouver un tour dramatique et nouveau pour exciter et soutenir l'attention de Donat. Par une vive et heureuse supposition, depuis, souvent et diversement imitée, il se transporte en imagination, lui et son auditeur, sur un lieu élevé d'où se découvre à eux Carthage tout entière, avec ses cirques, ses forum, ses palais, avec tous les théâtres des passions et des luttes humaines; et de là, mettant sous les yeux de Donat tout le spectacle de la vie humaine, dans l'intérieur des maisons comme sur la place publique, il lui étale toutes les misères réelles cachées sous des bonheurs apparents : poursuite des honneurs, de la gloire, des plaisirs; jeux sanglants du cirque, jeux des théâtres plus tranquilles, mais non moins dangereux pour l'âme. Bossuet s'est emparé de cette dramatique peinture, et comme toujours, il a été original en traduisant. Mais laissons parler Cyprien lui-même : « Voici que se préparent les jeux des gladiateurs; vous y pourrez, par des spectacles de sang, repaitre vos féroces regards. Cet athlète fut longtemps nourri des sucs les plus substantiels : on l'engraissait, pour qu'il mourût, à plus grands frais. Quoi! un homme froidement égorgé pour le plaisir des yeux, le meurtre érigé en science, devenu une étude, un usage! il faut commettre le crime, que dis-je! il en faut tenir école; c'est un état de

tuer, une gloire de mourir. » Notons cette protestation de la conscience chrétienne contre des jeux parricides; répété par Prudence, et par lui porté jusqu'à Salvien, ce cri ébranlera les amphithéâtres de Trèves et de Cologne, jusqu'au jour où, vengeurs de leurs frères égorgés dans le cirque, les barbares viendront le renverser.

Cette lettre à Donat, si belle par les sentiments, n'est pas exempte de quelques traces de mauvais goût; le rhéteur s'y reconnaît quelquefois : désormais nous ne verrons plus que l'évêque.

Les premiers temps de l'épiscopat de Cyprien furent tranquilles. Depuis quarante ans environ, depuis Maximin et depuis Sévère, l'Église jouissait d'un calme assez profond. Mais la persécution, ralentie et non éteinte, devait se rallumer plus vive et plus étendue : Dèce publia un édit contre les chrétiens. Gibbon donne pour motif à cette persécution, je ne veux pas dire pour excuse, la prévoyance de Dèce qui, dans les chrétiens, aurait deviné les futurs héritiers des Césars; je doute que Dèce, quelle que fût sa pénétration, ait vu d'aussi loin. Quoi qu'il en soit, dans l'intérêt de son troupeau et fidèle au précepte de l'apôtre, Cyprien crut devoir fuir. Cette fuite lui fut reprochée; voici, à ces reproches, la réponse de Cyprien :

« Conformément à l'ordre que nous en donne le Seigneur, au premier signe de la persécution, entendant un peuple furieux demander ma tête à grands cris, je pensai, moins dans l'intérêt de ma sûreté personnelle que dans celui de la tranquillité publique, à me retirer pour quelque temps. J'aurais craint que ma présence ne parût téméraire, et ne donnât de nouveaux prétextes à la sédition; mais, quoique éloigné de mon troupeau, mon esprit, mes conseils, mes actes étaient avec vous; je n'ai cessé, autant qu'il était en moi, de veiller aux besoins de mes frères. »

Cyprien, en effet, n'oubliait point son peuple; il encourageait, soutenait et glorifiait les martyrs, et ne cessait de prodiguer à son troupeau, non-seulement les conseils d'une vive sollicitude, mais les secours d'une inépuisable charité. Il le faut contempler dans cette situation, gouvernant et soutenant, du fond de l'exil, la société chrétienne. Il écrit aux prêtres qui ont confessé la foi; aux chrétiens qui souffrent dans les mines.

« Cyprien aux prêtres et aux diacres de son

Église :

« De la tranquille retraite que la faveur divine m'a ménagée, je vous écris, mes très-chers frères, pour vous témoigner d'abord ma joie d'apprendre que vous-mêmes n'avez rien à craindre pour votre liberté; mais, les circonstances me tenant éloigné de Carthage, je vous conjure, par votre foi et votre piété, de remplir fidèlement vos fonctions et les miennes, en sorte que l'ordre et l'exactitude de la discipline n'aient point à souffrir de mon absence. Notre premier devoir est de fournir aux besoins des confesseurs, prisonniers pour la cause de Jésus-Christ, et des pauvres qui persévèrent dans la foi; je demande que rien ne leur manque. Je ne réclame pas moins pour eux tous les ménagements et les délicatesses d'une sage et paternelle sollicitude à leur procurer les consolations qui leur sont nécessaires. Je recommande spécialement à vos soins les veuves et tous ceux qui sont dans l'indigence, les malades, les étrangers; distribuez-leur ce que j'ai laissé de mon fonds entre les mains du prêtre Rogatien; et comme je crains que cela ne suffise point, je lui fais passer une autre somme. »

Cyprien, en soutenant son troupeau, ne veut point braver ses ennemis; à la charité de l'évêque, il joint la prudence du chef de gouvernement:

« Ceux que la charité portera à visiter nos saints confesseurs, le doivent faire avec précaution, ne pas se présenter dans les prisons en grand nombre, pour ne point porter ombrage à nos ennemis, qui finiraient par leur en refuser l'accès. Prenez garde aussi que les prêtres qui vont y offrir le saint sacrifice, n'y paraissent que tour à tour, accompagnés d'un seul diacre. Nous devons en tout être doux et humbles, comme il convient à des serviteurs de Dieu, nous accommoder au temps, et procurer le repos au peuple.»

Telle est, sous la main de l'évêque, même persécutée, même privée de son chef, la société chrétienne. Ainsi, tandis que dans le monde romain tombent de toutes parts les liens qui en avaient fait la force; que le sénat a perdu son autorité, le peuple, sa soumission, la majesté impériale, son prestige, les lois, leur empire; à côté de ce monde, au milieu de lui s'est élevé, grandit, se répand un peuple chrétien, uni, soumis et libre tout à la fois; qui trouve dans la voix de son évêque, sa règle, ses franchises et un appui; qui, dans l'organisation hiérarchique de l'Église, a tout un ordre civil et politique : assemblées, représentants, voix publique. Ce peuple, souffre, a qui veille sur lui, qui le conseille, s'il est persécuté, qui lui donne du pain, s'il en manque. Comparez à ce peuple si dévoué et si fort, quoique peu nombreux encore, la société païenne, délaissée et languissante, également malade de ses misères morales et matérielles, et vous devinerez facilement où est l'avenir.

L'Église pourtant avait ses mauvais jours. La persécution ne trouvait pas tous les chrétiens également inébranlables; elle intimidait quelquefois la faiblesse; elle amenait le schisme. Ce fut la douleur qui pour Cyprien se joignit aux chagrins de l'exil. Deux prêtres, Novat et Novatien, se déclarèrent contre lui; voici à quelle occasion ou plutôt sous quel prétexte. Pendant la persécu-

même fermeté; quelques-uns avaient faibli, ceuxci à la vue seule, ceux-là aux premières atteintes des tourments; d'autres avaient sacrifié aux idoles, thurificati; d'autres enfin avaient abjuré sur l'ordre du magistrat, et ils en avaient reçu un certificat de polythéisme, libellati. Quelle conduite fallait-il tenir à l'égard de ces chrétiens faibles ou parjures? Cyprien inclinait à l'indulgence; il faisait la part de la faiblesse humaine, et à côté des sévérités nécessaires, des expiations légitimes, il plaçait les miséricordes de l'Église. Ainsi ne pensaient pas Novat et Novatien.

Novat, prêtre de Carthage, d'abord attaché à Cyprien, s'en sépara; il voulait prévenir l'excommunication que ses crimes avaient méritée. Il entraîna dans sa défection quelques prêtres et entre autres Félicissime, prêtre violent et déréglé dans ses mœurs. A Rome, Félicissime et Novat rencontrèrent Novatien. Philosophe d'abord, Novatien avait plus tard et avec ardeur embrassé le christianisme; il jouissait d'une haute réputation de savoir et d'éloquence. On a de lui un traité sur la Trinité, ordinairement inséré à la suite des œuvres de Tertullien. A Rome, un intérêt commun de haine et d'ambition réunit Novatien et Novat. Saint Fabien, évêque de Rome, venait de mourir. On élut pour le remplacer Corneille, prêtre de l'Église de Rome.

Corneille s'était montré indulgent à ceux qui étaient tombés durant la persécution. Novatien soutenait que, même à l'heure de la mort, on ne devait pas admettre à la réconciliation, non-seulement ceux qui étaient tombés dans les trois grands crimes de l'idolâtrie, de l'homicide et de la fornication, mais ceux même qui s'étaient rendus coupables de péchés mortels ; il ne reconnaissait à l'Église le pouvoir d'en remettre aucun de cette nature. Ce fut sur ce prétexte que Novat et Novatien s'élevèrent contre lui. Ils nommèrent d'abord à sa place un faux évêque, appelé Fortunat; puis Novatien finit par gagner quelques évêques, et par eux il se fit ordonner prêtre de Rome. Du schisme, il arriva bientôt à l'hérésie, et fut le chef de la secte des novatiens.

Un moment Novat et Novatien intimidèrent ou surprirent la religion de Corneille; mais ils ne purent ébranler le courage et la modération de Cyprien. D'accord sur le but, la condamnation et le renversement de Cyprien, Novat et Novatien au fond ne s'entendaient pas; car si Novatien trouvait Cyprien trop indulgent, Novat le trouvait encore trop rigoureux; mais, par deux chemins opposés, ils arrivaient au même but. A Rome, Novatien prêchait une excessive sévérité; à Carthage, Novat, une extrême indulgence. Ces deux moyens, en apparence contraires, en réalité s'accordaient parfaitement. A Carthage, le génie

du peuple était plutôt porté au rigorisme; à Rome, il inclinait à la modération. En prenant ainsi à rebours Rome et Carthage, on les excitait également contre Cyprien et contre Corneille, contre l'évêque et contre le pape.

Cyprien ne se départit point d'une sage modération. Tout en s'affligeant sur ceux de ses frères qui ont failli, il se demande s'il faut les tenir à jamais exclus de cette Église qu'ils ont un moment abandonnée. Ne doit-on pas faire la part de l'infirmité humaine et la part surtout de la charité? Cette persécution, à laquelle quelques-uns ont succombé, n'a-t-elle pas été en définitive salutaire à tous? n'a-t-elle pas ranimé des vertus assoupies, et par le péril commun ramené la concorde? Toutefois, si l'Église doit accueillir le repentir, elle doit craindre aussi d'encourager la tiédeur ou la faiblesse; elle ne refusera donc pas le pardon à des chutes réparables quoique tristes; mais ce pardon, le repentir le doit précéder et justifier; une indulgence sans expiation serait tout à la fois et une faiblesse inexcusable et un dangereux exemple.

Tel est le sage tempérament que garde Cyprien; tels sont les sages conseils qu'il donne dans son traité: Des relaps.

« A Dieu ne plaise que je cherche à charger les coupables! non, je veux seulement exciter un frère à la peine et à la satisfaction. Flatter le pé-

cheur par une indulgence à contre-temps, c'est lui ménager de nouvelles occasions de pécher; mais reprendre son frère et lui donner de généreux conseils, c'est lui ouvrir la porte du salut; ainsi le prêtre du Seigneur ne doit point tromper le coupable, mais le guérir par de salutaires remèdes. Ce n'était donc pas assez de tous les maux de la persécution! Voici que pour comble d'infortune, un poison séducteur s'est glissé parmi nous sous le nom spécieux de miséricorde. Contre la rigueur de l'Évangile, et au mépris de la loi de Dieu, l'on donne et l'on recoit indiscrètement la paix et la communion; inutile et fausse paix, pernicieuse à ceux qui la donnent, inutile à ceux qui la reçoivent! Pour vous, bien-aimés frères, que la crainte du Seigneur retient encore sur le bord du précipice, vous qui, dans votre unité même, n'avez point perdu le souvenir de votre blessure, envisagez vos fautes d'un œil pénétré de douleur et de repentir; écoutez les reproches sévères que vous adresse votre conscience, et sans trop légèrement préjuger votre pardon, ne désespérez point de la divine miséricorde. »

On ne peut trop admirer la sage fermeté de Cyprien; il sait concilier avec les ménagements de l'humaine faiblesse les sévérités de la discipline chrétienne, et faire du repentir un engagement plus fort à la foi un moment trahie. On sent du reste combien ces questions étaient vives et importantes pour la société chrétienne, au moment où elles s'agitaient. La société chrétienne était alors, au sein de l'empire, en état permanent de défiances et d'alarmes; elle avait à se défendre tout à la fois des piéges du dehors et des embûches du dedans. Il lui fallait garder entre tous ses membres la pureté et l'union qui faisaient sa force et sa sûreté; ouvrir ses rangs à ceux qui y voudraient entrer, et pourtant exiger d'eux des garanties sévères. La société païenne, si elle était troublée par quelques-uns de ses membres, avait, pour les contenir et les réprimer, l'autorité et le secours des lois. Pour exciter le zèle, maintenir la concorde, encourager la faiblesse, glorifier le courage, la société chrétienne ne possédait qu'une ressource, la punition ou la récompense morale. Être mis, par la bouche de l'évêque, en dehors de la communion chrétienne, ou en recevoir l'absolution et de publiques louanges, c'était contre le relaps et pour le martyr, toutes les peines et toutes les récompenses dont pouvait disposer l'Église. Avec quelles précautions cette autorité toute spirituelle ne devait-elle pas être exercée? quel mélange d'habileté et de force ne demandait pas l'exercice d'un tel ministère, et combien est merveilleuse l'influence de cette parole qui était tout à la fois la règle, le châtiment et la couronne du chrétien!

Au milieu de ces luttes contre le schisme, des

douleurs de l'exil, Cyprien trouvait encore du temps pour des ouvrages plus calmes et de plus douces exhortations: il confirmait les maximes de Tertullien contre les hérésies; il donnait aux vierges chrétiennes de sages conseils; il répondait au paganisme qui rejetait sur les chrétiens le désastre des saisons et les fléaux qui en étaient la suite; il élevait en faveur des malheureux une voix éloquente, et faisait entendre en faveur de l'esclave des accents pleins de courage et de générosité.

Le premier de ces traités de discipline et de morale est le traité sur l'Unité de l'Église catholique, auquel on donne quelquefois le titre : De la simplicité des pasteurs. Ce traité se distingue des prescriptions de Tertullien par un caractère particulier. Tertullien expose les hérésies et les discute; Cyprien n'entre point dans ce détail; il se contente d'opposer à leurs erreurs, à leurs variations, à leurs contradictions, le tableau de la constante tradition de l'Église, de son unité; cette marche est plus haute et plus ferme :

« Il n'y a qu'un épiscopat, et comme il n'y a qu'un épiscopat, ainsi n'y a-t-il qu'une seule Église, répandue dans la vaste multitude des membres qui la composent. Du soleil sort une foule de rayons, mais il n'y a qu'un seul centre de lumière; du corps d'un arbre s'élèvent des rameaux en grand nombre, mais le corps tout entier

tient à un tronc fortement attaché à la terre par sa racine. D'une même source s'épanchent divers courants d'eau qui, malgré l'abondance des ruisseaux qui les partagent, remontent à leur commune origine. Séparez un rayon du corps du soleil; plus de lumière là où le rapport est interrompu avec le principe de la lumière; détachez une branche de l'arbre; la branche rompue ne prendra point racine; isolez un ruisseau de sa source, il va tarir et disparaître: telle est l'image de l'Église; la divine lumière qui la pénètre embrasse dans son rayon le monde tout entier; mais elle vient d'un point unique qui distribue la clarté dans tous les lieux, sans que l'unité du principe soit divisée; son inépuisable fécondité propage ses rameaux sur toute la terre, elle épanche au loin ses eaux abondantes : c'est partout le même principe, partout la même origine. »

L'unité de la doctrine chrétienne, à ne la prendre même qu'historiquement, est une des plus belles conquêtes de l'esprit humain. Réunir toutes les intelligences, toutes les âmes dans un même symbole et une même foi; donner à tous les peuples, à tous les âges, à toutes les sociétés un point fixe où pût se ramener et se rattacher la pensée humaine; réaliser pour le monde ce que la philosophie osait à peine demander pour quelques disciples, n'est-ce pas ce qu'a fait l'Église, quand, repoussant de son sein les hérésies à mesure qu'elles naissaient, elle a opposé, dans l'unité de ses croyances, une tradition impérissable et une immuable barrière aux continuelles inconstances et aux inquiétudes de l'esprit humain.

Une des préoccupations constantes de Tertullien avait été, nous l'avons vu, de régler la vie de la vierge chrétienne; c'est aussi la sollicitude de Cyprien. Il a fait un traité remarquable sous ce titre: Comment les vierges doivent se conduire. Le calme qui avait suivi la persécution de Dèce, et surtout la paix dont l'Église jouit pendant plusieurs années, sous le règne de Philippe, avaient singulièrement relâché, parmi les chrétiens, les liens de la discipline et la sévérité des mœurs. C'est pour remédier à ces désordres que Cyprien composa le traité sur la conduite des vierges. Avec le caractère d'indulgence et de délicatesse qui lui est propre, tout en indiquant les fautes, il insiste particulièrement sur les vertus. Il se plaît à tracer de la vierge chrétienne un idéal qui pourra devenir un portrait : « Fleurs odoriférantes des églises, le plus bel ornement de la grâce divine, l'image de Dieu, où sa sainteté se réfléchit avec le plus d'éclat, les vierges chrétiennes sont la portion la plus illustre du troupeau de Jésus-Christ. » Comme Tertullien, il s'élève contre ces artifices de la coquetterie, qui font mentir l'âge ou le visage de la femme. Il le fait

par un magnifique mouvement que saint Augustin citera comme un exemple de l'éloquence sublime: « L'on vient changer et intervertir ce que Dieu a fait; mais c'est s'attaquer à Dieu même que d'entreprendre de réformer son ouvrage! Dites-moi : voici un portrait sorti des mains d'un peintre excellent, où l'art, rival de la nature, a parfaitement exprimé les traits de son original. L'ouvrage achevé, si un autre, sous le prétexte de le corriger et de le perfectionner, s'avisait d'y porter le pinceau, ne serait-ce pas faire au premier un sensible affront contre lequel il pourrait, à bon droit, témoigner son indignation? Et vous, vous croyez pouvoir retoucher à l'image de Dieu, sans qu'il vous punisse d'une si étrange témérité. » Il donne ensuite aux vierges riches, sur l'emploi de leurs richesses, des conseils où ne perce pas moins la charité de l'évêque que la prudence du directeur : « Vous êtes riche, et vous vous croyez le droit d'user des biens que Dieu a voulu mettre à votre disposition. Usez-en, à la bonne heure, mais faitesen un usage utile et salutaire; que les indigents éprouvent que vous êtes riche; que ceux, à qui manque le nécessaire, se ressentent de votre opulence. Regardez un grand patrimoine comme une grande tentation. » Ainsi la parole chrétienne prépare ces détachements aux plaisirs, ces renoncements au monde et à ses biens, qui feront un

jour des richesses des Fabius et des Paul Émile, le patrimoine des pauvres.

La charité était, à proprement parler, la vertu dominante de Cyprien; il y a consacré sous le titre de : l'Aumône, un traité tout entier. Au milieu d'excellents préceptes, se trouve ce pathétique mouvement : « Pour achever de confondre les cœurs arides et froids, dans qui l'amour des richesses étouffe en leurs germes tous les fruits du salut, pour forcer les âmes dégradées par l'avarice, à rougir de leur bassesse, que chacun de vous, mes frères, se figure le démon osant paraître tout à coup au milieu de nous, sous les yeux de Jésus-Christ; opposant à ses disciples, les disciples qu'il s'est faits, s'adressant à Jésus-Christ lui-même, et le prenant pour juge de la comparaison: moi, je n'ai point enduré pour ceux que vous voyez avec moi, les outrages et les verges; moi, je n'ai point souffert pour eux le supplice de la croix, ni versé mon sang; je ne les ai point rachetés au prix de ma vie; je n'avais point non plus un royaume céleste à leur promettre; point de paradis, point de glorieuse immortalité! Et pourtant, voyez quelle magnificence dans les présents qu'ils m'ont faits! Quel zèle, quel dévouement dans mon service! Pour arriver à quelque poste brillant, rien ne leur coûte, ni dépenses, ni sacrifices! Et vous, ô Christ! montrez-m'en de tels parmi les vôtres!

Montrez-m'en parmi les disciples formés à votre école, parmi les riches qui regorgent de superflu! Montrez-m'en qui vous fassent d'aussi magnifiques présents, qui pour vous vendent ou engagent leurs héritages; qui, pour courir après les trésors du ciel que vous leur promettez, consentent à perdre ce qu'ils ont; et puis, les présents que l'on me fait, à qui profitent-ils? A quels pauvres donnent-ils du pain, des vêtements, de quoi rassasier leur faim, étancher leur soif? mes frères, qu'avez-vous à répondre? Ces riches que leur sacrilége dureté jette dans un incurable aveuglement, comment les défendrons-nous? Hélas! il n'est que trop vrai; nous ne valons pas en nombre les serviteurs du démon; nous qui n'avons pas le courage de faire le moindre sacrifice pour le Dieu qui nous a donné tout son sang. »

Nous avons, dans la peinture de la société romaine, entendu, au milieu de la joie des convives, s'élever tout à coup cette terrible question: Quid est pauper? et celui auquel on l'adressait, n'y pouvait répondre; c'est qu'en effet, le monde romain n'en avait pas l'explication, car il n'en avait pas le remède; le christianisme seul le possédait, ce remède; c'était la charité. Aussi Cyprien peut-il répondre à cette question qui avait trouvé muets les convives de Tramalchion, à ces craintes que l'on avait de la

famine: « Vous vous étonnez, vous murmurez de ce que les rosées du ciel ne viennent plus étancher la soif de la terre; de ce qu'un sol aride et poudreux produit à peine quelques germes bientôt avortés; que vos vignes soient mutilées par la grêle, vos oliviers emportés par des ouragans impétueux; mais, je vous le demande, servez-vous Dieu? c'est-à-dire, êtes-vous doux et charitable; charitable envers les pauvres, doux envers vos esclaves. » C'est ainsi seulement que le pauvre et le riche pouvaient cesser d'être ennemis, et la société romaine regarder en face le fantôme qui l'avait troublée.

Cyprien, un des premiers aussi, plaida en faveur de l'esclave : « Vous exigez, écrit-il à Démétrien, vous exigez de votre esclave qu'il vous soit tout dévoué, homme d'un jour! Cet esclave est-il moins homme que vous? Entré dans le monde aux mêmes conditions, votre égal par la naissance et par la mort, doué, aussi bien que vous, d'une âme raisonnable, il est appelé aux mêmes espérances, soumis aux mêmes lois, et pour la vie présente et pour le temps à venir. » Mais si l'esclavage était l'iniquité de la société romaine, il en était le pivot et la condition. Comment le renverser sans détruire la société? Comment proclamer l'égalité sans déchaîner la révolte? Le monde ancien ne le savait, et voilà pourquoi Sénèque se borne à conseiller au maitre, la douceur, plutôt qu'il ne lui demande la liberté de l'esclave. Le christianisme saura, sans secousse, sans péril, résoudre ce difficile problème. On voit déjà où il place l'égalité, dans la communauté d'une âme et d'une espérance immortelles.

Je ne puis ici encore me défendre d'un rapprochement. Dans cette même Carthage, où Tertullien et Cyprien font entendre à Scapula et à Démétrien de si fières et si humaines paroles, peu de temps avant eux, Apulée s'adressait aussi à des proconsuls romains, et il épuisait, pour les louer, toutes les formules de sa brillante rhétorique. Qu'on rapproche les *Florides* du traité de la *Mortalité*, on aura le contraste le plus frappant de l'éloquence païenne et de l'éloquence chrétienne au 11<sup>e</sup> siècle.

Ainsi Cyprien employait à instruire, à diriger, à défendre son troupeau, la trêve que le paganisme avait accordée aux chrétiens, quand la persécution, un moment assoupie, se ranima. Valérien publia contre les chrétiens un édit, plus violent que ne l'avait été celui de Dèce. Cyprien avait prévu le péril, et le péril le trouva prêt. Longtemps à l'avance il prépare, il exhorte, il anime les fidèles au combat.

Lui-même, quand le jour est venu, il veut mourir, non à Utique, où le proconsul a envoyé des soldats pour le saisir, mais là où il peut être le plus en spectacle aux infidèles, en exemple à son peuple, sur le théâtre même de son épiscopat, à Carthage:

« Cyprien aux prêtres, aux diacres et à tout

le peuple de Carthage, salut :

« Informé que le proconsul, alors à Utique, y avait envoyé des soldats pour se saisir de moi et m'amener dans cette ville, j'ai dû céder au conseil de mes amis, qui m'engageaient à chercher une autre retraite, jusqu'au moment où je pourrais me retrouver à Carthage. C'est dans sa propre ville, et non dans une autre, qu'un évêque doit confesser le Seigneur, afin que tout le peuple soit honoré par la confession de son pasteur sur les lieux mêmes. Ce que l'évêque dit dans ce moment, tout son troupeau semble le dire avec lui. Ce serait flétrir l'honneur d'une Église aussi illustre que la nôtre, que de recevoir ma sentence à Utique. Aussi, dans toutes mes prières, ne cessé-je point de demander au Seigneur qu'il veuille bien m'accorder de confesser son nom dans votre ville, d'y souffrir la mort, et de n'en sortir que pour aller à lui. »

Son vœu fut exaucé. Arrêté à Curube, à douze lieues de Carthage, dans des jardins qu'il avait autrefois vendus pour en distribuer le prix aux pauvres, et que lui avait ensuite rendus la généreuse délicatesse de celui qui les avait achetés, Cyprien reçut la mort à Carthage. Sang heureu-

sement répandu! s'écrie saint Jérôme, il fut le baptême de tout un peuple, felici cruore damnatus. « Dans cette même Carthage, dit M. de Chateaubriand, qui rappelait tant d'autres souvenirs, Cyprien remporte la palme du martyre, due à son éloquence et à sa foi. Ce premier Fénelon eut la tête tranchée. Il se banda lui-même les yeux. Justice, prêtre, et Julien, diacre, lui lièrent les mains; les néophytes étendirent des linges pour recevoir son sang. » Faut-il maintenant réfuter Gibbon qui, dans le dévouement de Cyprien, trouve un calcul de vanité?

En résumant la vie et les ouvrages de Cyprien, on y saisit une physionomie remarquable et profonde, bien qu'au premier coup d'œil elle n'offre rien d'original. Comme écrivain, en effet, Cyprien n'est pas exempt de recherche et d'enflure, et dans ses pensées il y a moins de nouveauté que de justesse. Mais c'est là précisément sa gloire: Cyprien est continuateur, continuateur de Tertullien. Mais en le continuant, il le développe et le corrige. Tertullien donne-t-il des conseils aux vierges chrétiennes, il ne le fait pas toujours avec une discrète délicatesse; Cyprien, au contraire, a la chasteté du langage en même temps que la pudeur des pensées. En fait de discipline chrétienne et de la conduite à tenir dans les circonstances graves où à chaque instant se trouvait jetée l'Église, même sagesse dans

Cyprien. Ainsi cette question si délicate de la fuite en temps de persécution, que Tertullien avait tranchée en un sens extrême, Cyprien lui donne une solution tout ensemble ferme et habile. Une première fois, quand le salut de son peuple lui paraîtrait compromis par un courage déplacé, quand sa présence au milieu de son troupeau ne serait qu'un péril inutile, Cyprien a fui. Mais quand recommence la persécution, quand la fuite cette fois ne serait plus qu'une faiblesse et un scandale pour l'Église, Cyprien s'y refuse, et brave la mort qu'une première fois il eût mieux aimé attendre que fuir. En un mot, autant homme d'action qu'éloquent écrivain, évêque en même temps que docteur, Cyprien est le chef de cette société chrétienne dont Tertullien n'était que l'ardent apologiste : Tertullien a détruit, Cyprien a fondé.

## CHAPITRE VI.

ARNOBE.

L'Afrique, qui avait déjà donné à l'Église de si puissants docteurs, ne s'épuisait pas : c'est en Afrique, à Sicca, ville de Numidie, que naquit, sous l'empire de Dioclétien, le disciple de Cyprien, Arnobe. Ainsi que Cyprien, Arnobe était né païen, et comme lui encore il fut professeur de rhétorique. Converti au christianisme par des visions miraculeuses, s'il en faut croire Eusèbe, ou plutôt par les inquiétudes morales qui alors travaillaient tous les esprits, Arnobe voulut donner un gage à sa foi nouvelle, et protester ouvertement contre ses premières erreurs. Pour obtenir plus facilement des évêques d'être admis au nombre des fidèles, il composa, lorsqu'il n'était encore que catéchumène, un ouvrage contre la religion qu'il venait de quitter. L'ouvrage se ressent de la précipitation avec laquelle il fut écrit; Arnobe, selon la remarque de saint Jérôme, s'y montre plus habile à attaquer le paganisme, qu'instruit des vérités de la religion chrétienne.

L'ouvrage d'Arnobe est un tableau de toutes

les impostures, de toutes les superstitions de la religion païenne. Jamais encore les apologistes chrétiens n'avaient pénétré aussi avant dans les sanctuaires païens, n'en avaient arraché aussi hardiment, pour les traîner au grand jour, les idoles qui y étaient cachées. Le secret des mystères y est révélé; les paroles sacramentelles sont livrées à l'indiscrétion des profanes; les formules expiatoires, divulguées; le mot des initiations prononcé; le paganisme tout entier est mis à nu : nous avons là le secret que gardait si religieusement Apulée.

Arnobe, en même temps qu'il démasque le polythéisme, venge le christianisme des accusations dont il est l'objet. Ces accusations se réduisaient à deux points principaux : les chrétiens sont des gens grossiers, sans culture d'esprit, et crédules. Dans l'Octavius, on leur avait déjà fait ce reproche. Arnobe y répond et le réfute assez longuement. Nous ne nous arrêterons pas à cette accusation, qui se reproduira plus tard : nous l'examinerons alors.

Le second grief contre les chrétiens, et celui-ci est beaucoupplus grave, c'est qu'ils étaient les auteurs des calamités qui fondaient sur l'empire; il vaut que nous nous y arrêtions.

Quand le christianisme parut, la société ancienne, nous l'avons dit, n'était pas seulement malade de toutes les tristesses morales et intel-

lectuelles; elle souffrait aussi matériellement: la misère d'un côté, de l'autre l'opulence, les extrémités des joies et des douleurs humaines faisaient du monde romain un étrange et pénible contraste. La société païenne elle-même s'en était vivement émue, et au milieu de la frivolité de ses conversations, elle avait eu des caprices de réforme que Tibère, avec sa rude parole, apprécia à leur juste valeur. Sénèque a sur ce sujet des paroles magnifiques, que malheureusement il ne confirmait pas de son exemple. Pline l'Ancien n'est pas moins éloquent, et il a plus de vraie sympathie pour ceux qui souffrent des excès du luxe et de la débauche, devenus la seule distinction des riches romains. Il ne se borne pas à des plaintes stériles; il s'enquiert des causes de cette choquante inégalité, de ces révolutions lentes et terribles qui ont enlevé au pauvre son antique héritage, ce jardin, patrimoine sacré de tout ancien Romain. Avant Pline un autre écrivain, Columelle, avait été également frappé de cette solitude qui allait s'étendant dans les campagnes romaines. Les grandes propriétés remplaçant les petites cultures, le bras des esclaves substitué dans la culture à des mains libres, le luxe et tous ses caprices dévorant en un jour les ressources d'une année, telles étaient les causes de la stérilité et de la dépopulation de l'Italie. « Les païens, dit Montesquieu, ne cessaient de crier contre un culte nouveau, inouï jusqu'alors: et comme autrefois, dans Rome florissante, on attribuait les débordements du Tibre et les autres effets de la nature à la colère des dieux, de même, dans Rome mourante, on imputait les malheurs à un nouveau culte. »

Ainsi depuis longtemps Rome était travaillée par deux fléaux : le luxe et la misère. Sous Vespasien et quelques-uns de ses successeurs, les efforts faits pour former et entretenir avec l'Orient des relations commerciales témoignent d'une prévoyance habile. On cherchait, autant que possible, par des échanges nouveaux à créer ou à appeler au sein de Rome, avec des richesses nouvelles, des moyens plus faciles et plus également répartis d'existence. Mais cette large voie ne servit guère qu'à favoriser le luxe; l'industrie, qui de nos temps répare tant d'inégalités et de misères, l'industrie n'était pas née. Le monde romain continuait donc à souffrir, quand regardant autour de lui, il aperçut le christianisme. Pour tout peuple, comme pour tout individu, c'est, dans le malaise, une consolation de pouvoir s'en prendre à quelqu'un ou à quelque chose.

« ..... Et quæ sibi quisque timebat, Unius in miseri exitium conversa tulêre. »

La récolte est mauvaise, le vin rare, les fruits

gâtés; il eût été plus naturel de ne voir dans ces accidents que les effets assez ordinaires de l'inclémence des saisons; et si l'on eût ajouté que, les grands se bornant, je ne dis pas au nécessaire, mais au superflu sans aller jusqu'au monstrueux, si médiocre qu'elle eût été, l'année aurait suffi, et au delà peut-être, à tout le monde, on eût été bien près de trouver la véritable cause de ces maux dont on chargeait le culte nouveau. Mais on aimait mieux s'en prendre aux chrétiens. Une telle explication, favorable aux riches, plaisait aussi au peuple. Si donc le nécessaire manque à ce peuple, les chrétiens en seront responsables. Ennemis des dieux dont par leur impiété ils attirent le courroux sur les Romains, il faut les sacrifier, victimes expiatoires, à la prospérité de l'empire; ainsi dès les premiers temps parlent les païens. A ces plaintes, Tertullien avait déjà répondu par ces belles paroles : « Si le Tibre inonde Rome, si le Nil n'inonde point les campagnes, si le ciel est fermé, si la terre tremble, s'il survient une famine, une peste, on entend crier aussitôt : Les chrétiens aux lions! »

Après lui, Cyprien aussi avait relevé avec une vigoureuse indignation, une éloquente émotion, ces injustes reproches, et les avait renvoyés aux Romains: « J'ai longtemps gardé le silence. Mais aujourd'hui que par tout l'empire retentit une plainte générale contre les chrétiens; qu'on leur

impute la fréquence des guerres qui s'élèvent, les fléaux de la famine, de la mortalité, des inondations qui se succèdent, le silence n'est plus permis. C'est à nous, dites-vous, qu'il faut imputer les calamités diverses qui accablent aujourd'hui la société tout entière; et cela, parce que nous n'adorons pas vos dieux. La cause de ces désordres, ne vient point, comme vous affectez de le répandre, ignorants que vous êtes de la vérité, de ce que nous n'adorons pas vos dieux; elle est en vous, vous qui n'adorez pas le vrai Dieu. Lors donc qu'il arrive de ces événements, auxquels il est impossible de ne pas reconnaître la colère du ciel qui se venge, qui faut-il en accuser, les chrétiens qui l'honorent, ou vous dont les crimes ont provoqué son courroux? Vous vous plaignez que les éléments ne soient pas à l'ordre de vos besoins ou de vos plaisirs; mais, je vous le demande, servez-vous Dieu, vous qui voulez que toutes choses vous servent? lui obéissez-vous, vous qui faites de toute la nature la tributaire de vos caprices? Vous vous plaignez que le ciel vous refuse des pluies fécondes; mais vos greniers s'ouvrent-ils aux besoins de l'indigence? que la terre produise moins de fruits; mais ceux qu'elle donne, les partagez-vous avec ceux qui n'en ont pas? les mortalités vous assiégent; mais quels secours donnez-vous aux malades?

Arnobe reprend donc cette accusation portée contre les chrétiens, d'être les auteurs des calamités qui affligent l'empire. Il la réfute au long, prouvant sans peine qu'avant l'avénement du christianisme des fléaux nombreux et terribles s'étaient fait sentir, et que s'il y a, entre les temps anciens et les temps nouveaux, une différence, elle est à l'avantage du christianisme : depuis qu'il a paru, ces fléaux ont été et moins fréquents et moins désastreux.

Excellent pour battre en brèche le paganisme, pour confondre ses vaines plaintes, Arnobe est moins heureux dans l'exposition des doctrines chrétiennes; il s'égare et se perd dans les questions théologiques.

Arnobe reproduit plusieurs des erreurs du gnosticisme, les erreurs d'Hermogène surtout : Arnobe est le Tatien latin; il pèche par un excès de respect envers la Divinité. Il trouve la situation et la condition de l'homme si malheureuses, qu'il nomme impie, blasphématoire, cette affirmation : « Dieu est l'auteur et l'ordonnateur de l'univers; » suivant lui, les calamités infinies, les désordres perpétuels de la vie de l'homme ne s'expliqueraient point et ne se justifieraient pas suffisamment par la liberté de la volonté; car si Dieu, qui connaît tout et qui peut tout, n'empêche pas ce qui doit être empêché, la dépravation de l'humanité doit lui être imputée; ne pas

la prévenir, c'est l'autoriser. Ceci seul le rassure, c'est que le mal peut provenir d'une autre source que de Dieu. Il inclinerait donc à penser, sans l'affirmer toutefois, qu'il y a un second principe du monde, la malice. Arnobe, on le voit, est bien près du dualisme oriental. Arnobe ne peut non plus se résoudre à croire que l'âme soit immortelle, qu'elle soit une image de la Divinité. Des âmes si faibles, si mobiles, si flexibles aux vices, si portées à toutes sortes de péchés, peuvent-elles avoir rien de commun avec la Divinité? Si elles avaient avec Dieu quelque rapport, les eût-il envoyées dans un corps qui renferme en lui le germe de tout mal? Non, l'âme n'est point née de Dieu. Mais d'où vient-elle? c'est ici qu'Arnobe trahit ses affinités avec le gnosticisme; ici que, se rattachant à la doctrine des émanations, il donne à l'âme un autre père qui habite, il est vrai, la cour du Dieu suprême, mais qui n'en est pas moins éloigné de la magnificence du Très-Haut. Puis, il assigne à l'âme une place intermédiaire entre le monde, au delà de nos sens et du monde sensible. A cette âme moyenne, Arnobe ne dénie pas absolument l'immortalité, mais il ne la lui donne pas entière. Se séparant ici de Platon, qu'ailleurs il élève quelquefois jusqu'aux nues, il n'appuie pas l'éloge que ce philosophe a donné à l'âme, en la démontrant simple et immortelle. L'immortalité, dans le système

d'Arnobe, n'est pas l'essence de l'âme, mais un don de Dieu. C'est par l'obéissance à Dieu que les âmes, qui occupent le milieu entre la vie et la mort, obtiennent le privilége de l'immortalité. Arnobe ne redoute pas la mort; car elle n'est que la séparation de l'âme avec le corps; mais il craint que l'âme, oubliée de Dieu, ne soit anéantie complétement dans les flammes. Par ses vertus, par son humilité, l'âme doit donc sans cesse se rappeler à Dieu. Suivant lui, croire orgueilleusement que Dieu a départi au monde le germe d'une vie impérissable, est un principe moins vraisemblable que de regarder cette vie immortelle comme un don futur de Dieu. On le voit : Arnobe, sous le rapport théologique, est loin d'être irréprochable. Quant au plan de son ouvrage, il n'est pas non plus très-régulier. Les matières y sont mal distribuées et développées sans proportion. Arnobe évite et confond les questions, les quittant, les reprenant sans règle et sans nécessité; en un mot, en se faisant chrétien, il est resté rhéteur, et rhéteur africain, plein d'emphase et d'hyperboles, plus habile à étaler les folies et les absurdités du polythéisme, qu'à expliquer les dogmes de la foi nouvelle; aussi Arnobe n'a-t-il pas été accepté sans restriction par l'Église; il est exagéré et inégal, dit saint Jérôme.

## CHAPITRE VII.

PROGRÈS DU CHRISTIANISME, - AVÉNEMENT DE CONSTANTIN.

Le christianisme luttait ainsi depuis trois siècles contre le paganisme, contre sa politique, sa philosophie, ses intérêts et ses passions; il avait résisté aux persécutions et aux sophismes : « L'Église commence par la croix et les martyrs. Fille du ciel, il faut qu'il paraisse qu'elle est née libre et indépendante dans son état. Quand après trois cents ans de persécutions, parfaitement établie et parfaitement gouvernée, il paraîtra clairement qu'elle ne tient rien de l'homme; venez maintenant, ô Césars, il est temps. » Constantin parut, et fit asseoir avec lui le christianisme sur le trône. Avant de rechercher quels furent les motifs qui déterminèrent Constantin à ce grand changement, il est à propos de revenir sur nos pas, et de voir quels obstacles le christianisme avait eu à surmonter pour arriver à cette victoire.

Nous avons dit que longtemps les chrétiens avaient été inconnus et confondus avec les juifs. Tant qu'ils furent ainsi ignorés, le mépris qu'on avait pour les juifs leur fut en quelque sorte une sùreté; mais quand on les reconnut pour une religion nouvelle, la loi leur fut impitoyable : on eût dit que la Rome des Césars pressentait en eux ses futurs héritiers. Alors commencèrent les persécutions; Néron le premier en donna le signal : « Date glorieuse pour nos martyrs, s'écrie Tertullien; car assurément ce que proscrivait le cruel tyran, ne pouvait être que la vertu même. »

Dès lors la guerre est déclarée aux chrétiens. Domitien reprend contre eux les vengeances de Néron. Marc Aurèle même est pour eux sans justice. Il prive ceux qui sont accusés de christianisme du privilége qu'ils ont, en qualité de citoyens romains, d'être envoyés à Rome; il ordonne au gouverneur de les faire exécuter dans la province. Trajan se montre plus juste envers eux, mais d'une justice incomplète encore. Quand Pline lui écrit pour le consulter sur la conduite qu'il doit tenir à l'égard des chrétiens que l'on défère à son tribunal, Trajan répond : « Il ne faut pas faire de recherches contre eux; s'ils sont accusés et convaincus, il faut les punir. » — « Ordonnance impériale, s'écrie à ce sujet Tertullien, pourquoi vous combattez-vous vous-même? si vous ordonnez la condamnation d'un crime, pourquoi n'en pas ordonner la recherche? et si vous en défendez la recherche, pourquoi n'en pas ordonner l'absolution?»

A partir des Antonins, cette sévérité envers les chrétiens s'adoucit. Des empereurs étrangers à Rome y introduisirent avec leurs dieux des idées nouvelles de tolérance religieuse. Le premier, Adrien, prince philosophe et littérateur, se montra très-disposé à une fusion religieuse. La famille syrienne des empereurs se fit de cette tolérance religieuse et philosophique, comme un système politique. Septime Sévère construisit un panthéon dans Alexandrie; il leva l'interdit qui excluait les juiss des charges publiques. Julia Domna reçoit dans son palais toutes les sectes; plus tard Héliogabale essaye une réunion orientale de tous les cultes. Il y eut alors dans le monde romain une espèce de syncrétisme religieux, comme en Grèce, à Alexandrie, il y aura eu un syncrétisme philosophique.

Les chrétiens eurent part à cette tolérance. Septime Sévère les protégea contre la populace des grandes villes, toujours acharnée à leur perte. Son fils, Caracalla, élevé par une nourrice chrétienne, se montra pour eux bienveillant. Alexandre Sévère suivit cette politique, bien que sa tolérance fût plus philosophique que religieuse. Il avait fait placer et adorait, dans une espèce de sanctuaire domestique, les âmes saintes au nombre desquelles il avait mis le Christ entre Abraham et Orphée. Il fut également indulgent aux chrétiens. Le peuple ayant

demandé la destruction d'une église que les chrétiens avaient bâtie sur un emplacement du domaine public, Alexandre voulut qu'on la laissât subsister, disant que mieux valait un temple qu'une taverne. Il aurait, ajoute-t-on, eu la pensée d'élever un temple au Christ; mais il en aurait été détourné par ceux qui, chargés de consulter les auspices, déclarèrent que bientôt, si l'on donnait au culte des chrétiens cette marque d'adhésion, tout le monde serait chrétien. Philippe l'Arabe, s'il ne fut chrétien, fut du moins favorable aux chrétiens.

A la faveur donc de cette tolérance générale, religieuse ou philosophique, et surtout par la sagesse de ses évêques, l'Église grandit promptement.

Tacite atteste que du temps de Néron les chrétiens étaient déjà nombreux à Rome; Pline le Jeune écrivant à Trajan, dit: « La chose m'a paru digne de consultation, principalement à cause du nombre de ceux qui se trouvent exposés; car on met en péril un grand nombre de personnes de tout âge, de toute condition et de tout sexe, cette superstition ayant infecté non-seulement les villes, mais les bourgades et les campagnes. » Aussi Tertullien pourra-t-il bientôt dire: « Nous ne sommes que d'hier, et nous remplissons tout, vos villes, vos îles, vos conseils, vos camps, vos tribus, le palais, le sénat, la place publique, nous

10

ne vous laissons que vos temples; » et ailleurs il trace de la propagation rapide du christianisme ce magnifique tableau que Bossuet a reproduit dans son Discours sur l'histoire universelle : « En ces temps l'Église encore naissante remplissait toute la terre, et non-seulement l'Orient où elle avait commencé, c'est-à-dire la Palestine, la Syrie, l'Égypte, l'Asie Mineure et la Grèce; mais encore dans l'Occident, outre l'Italie, les diverses nations des Gaules, toutes les provinces d'Espagne, l'Afrique, la Germanie, la Grande-Bretagne, dans les endroits impénétrables aux armes romaines; et encore hors de l'empire, l'Arménie, la Perse, les Indes, les peuples les plus barbares, les Sarmates, les Daces, les Scythes, les Maures, les Gétuliens, et jusqu'aux îles les plus inconnues. »

En même temps qu'elle s'étend dans tout l'univers, l'Église s'affermit et s'organise; ainsi que sa hiérarchie, sa constitution est complète. Vers le commencement du n° siècle, se forment les diocèses, réunions de plusieurs petites églises de campagnes avec une église de ville; plusieurs villes se réunissent à leur tour : ce sont les métropoles. Vers la fin du 11° siècle, des synodes s'étaient tenus à Éphèse, à Jérusalem, dans le Pont et à Rome. Mais ces conciles n'étaient assujettis à aucune forme régulière, à aucun retour périodique. Les synodes provin-

ciaux, qui d'abord aussi avaient paru sous une forme et à des époques irrégulières, se fixent et se régularisent. Les synodes provinciaux étaient formés de la réunion des évêques d'un district soumis au métropolitain. Ainsi l'Église avait son gouvernement public en même temps que sa discipline intérieure; elle élevait le pouvoir qui devait hériter de la société romaine et la sauver.

A côté de ce mouvement général de la foi chrétienne, de ce progrès universel, il ne sera pas sans intérêt de marquer par quelques traits particuliers, par des noms, la révolution secrète qui, troublant et renouvelant la société, faisait monter insensiblement à la surface ce qui jusque-là avait été au fond : l'esclave, la femme, les pauvres et les malheureux. C'était à eux que l'Évangile s'était surtout adressé, bien qu'il ne fit acception de personne; ce furent eux qui les premiers y répondirent. Les premiers aussi, ils en sont les martyrs, martyrs connus que l'Église a consignés dans ses fastes; martyrs inconnus, comme ces malheureux sur lesquels Néron rejeta le crime d'avoir incendié Rome, et que par un supplice, flétri par Juvénal, il fit périr au milieu des flammes que nourrissait le vêtement de soufre dont il les avait fait envelopper.

L'Évangile n'était pas accueilli du peuple seulement; dans le sénat, à la cour des empereurs, il allait chaque jour gagnant du terrain. Si de Néron date la première persécution, de son règne aussi datent les premiers noms qui, célèbres dans l'histoire de Rome, le sont devenus également dans celle de l'Église. C'était une chrétienne sans doute que Pomponia Grécina, qui, accusée de superstitions étrangères, mais reconnue innocente par le tribunal marital, vécut pendant quarante ans dans la tristesse; son habillement annonçant le deuil, son esprit l'affliction. Sous Domitien, on compte au nombre des chrétiens et des martyrs Flavius Clemens, son cousin germain et son collègue dans le consulat; les deux Flavie Domitille, l'une femme et l'autre nièce de Flavius Clemens. Flavius Clemens fut mis à mort; Flavia, sa femme, reléguée dans l'île de Pandatarie, dans la baie de Pouzzoles; sa nièce, exilée dans l'île de Pontia. Trois cents ans plus tard, une descendante des Scipions, des Gracques et des Paul Émile, sainte Paule, rejoignant saint Jérôme dans la solitude de Bethléem, s'arrêta à l'île de Pontia, pour visiter les cellules où sainte Domitille avait passé son exil. Ainsi se rencontraient, ainsi s'expiaient, dans le sacrifice volontaire de la piété, les grandeurs de la Rome ancienne.

Mais, si rapides que fussent les progrès du christianisme, le paganisme ne cédait pas sans résistance : il faisait appel aux passions, aux intérêts, aux souvenirs. La politique tâchait aussi de rendre aux cérémonies, aux rites, aux solennités du paganisme, une autorité qu'ils avaient

depuis longtemps perdue.

Il y a dans un écrivain de l'Histoire Auguste, dans Vopiscus, deux témoignages importants de cette tentative de restauration païenne. L'une est une proposition, dans le sénat, de Fulvius Sabinus, prêteur urbain; l'autre, une lettre d'Aurélien. Voici la proposition de Sabinus : « Nous soumettons à vos lumières, pères conscrits, l'avis des pontifes et la lettre de l'empereur, ordonnant l'inspection des livres sibyllins; vous savez déjà que, dans toutes les guerres importantes, on les a consultés, et que le terme des calamités publiques est ordinairement dans les sacrifices qu'ils prescrivent. » Alors Ulpius Syllanus, qui opinait le premier, se levant: « Pères conscrits, dit-il, nous avons trop tardé à nous occuper du salut de l'État, trop tardé à consulter les arrêts du destin, semblables à ces malades qui n'envoient, qu'en désespoir de cause, chercher les grands médecins. Vous vous souvenez sans doute, pères conscrits, que depuis longtemps déjà, quand on nous annonçait l'invasion des Marcomans, je vous ai conseillé d'ouvrir les livres sibyllins, d'user des bienfaits d'Apollon et d'obéir à l'ordre des dieux immortels. Hâtez-vous donc, pontifes; montez au temple, avec la pureté, la sainteté, avec

l'esprit et dans l'appareil qu'exigent de telles cérémonies. Alors que les banquettes auront été couvertes de lauriers, vos mains vieillies au service des dieux ouvriront les livres sacrés, et leur demanderont les destinées de l'État, dont la durée doit être éternelle. Aux jeunes enfants que la nature n'a privés ni d'un père ni d'une mère, apprenez les chants qu'ils doivent réciter. Nous, nous voterons les frais des cérémonies, l'appareil pour les sacrifices, et les victimes ordinaires. »

Cet avis est adopté; on rédige le sénatusconsulte. Puis on se rendit au temple; les livres sibyllins furent examinés, les vers publiés; l'eau lustrale purifia la ville; on chanta les hymnes pieux; on fit une procession solennelle autour des murs, on immola les victimes promises, et ainsi furent accomplies les solennités prescrites.

On voit quelle magie et quelle pompe conservait encore le paganisme. Voici la lettre d'Aurélien au sénat, non moins importante comme

témoignage historique :

« Je m'étonne, sénateurs, que votre sainteté ait tardé si longtemps à ouvrir les livres sibyllins, comme si vous délibériez dans une assemblée de chrétiens, et non dans le temple des dieux immortels. Hâtez-vous donc, et, par la purification des prêtres, par les cérémonies imposantes de la religion, assistez l'empereur qui

souffre de la position difficile où se trouve la république. Que l'on examine les livres sacrés, que l'on s'acquitte envers les dieux des devoirs qui auraient dû leur être déjà rendus. Toutes les dépenses, les captifs de toute nation, les victimes royales, loin de les refuser, je vous les offre avec empressement; car il ne peut y avoir de honte à vaincre avec l'aide des dieux. C'est ainsi que nos pères ont entrepris, ainsi qu'ils ont terminé tant de guerres. Quant aux dépenses, j'y ai pourvu en écrivant au préfet du trésor. D'ailleurs vous avez à votre disposition la caisse de l'État, et je le trouve plus riche que je ne le désire. »

Nous pouvons mieux maintenant apprécier la hardiesse des apologistes chrétiens, de Minucius Felix et de Tertullien, quand, en présence des païens qui attribuaient à la protection de leurs dieux les victoires de Rome, ils déclaraient que ces dieux n'y étaient pour rien.

Si les oracles sibyllins conservaient tant de crédit qu'un empereur, tel qu'Aurélien, crût de sa politique et du salut de l'empire de les consulter dans la guerre contre les Marcomans, les cérémonies païennes dont nous venons déjà de voir une image ne conservaient pas un moindre éclat, comme on le voit par la description qu'un autre historien, Zosime, fait de la célébration des jeux séculaires sous Dioclétien.

Ainsi veillait la politique et la philosophie à

combattre les progrès du christianisme; la loi non plus ne sommeillait pas. De Marc Aurèle à Dioclétien, on peut suivre, dans le code, à la trace du sang des martyrs, les conquêtes du christianisme, et les obstacles qu'il rencontrait. Au me siècle encore, un jurisconsulte célèbre, Ulpien, rassemblait en sept livres, sous le titre de l'Office du proconsul, les rescrits des princes pour faire voir à quel supplice on devait condamner les chrétiens, et il déclarait que la religion chrétienne était l'innovation la plus dangereuse, et qu'elle détruirait l'empire.

Il semblait qu'ainsi défendu par la politique, la loi, la philosophie, le paganisme eût longtemps encore à vivre; son heure pourtant était venue. Des catacombes, son berceau et sa gloire, l'Église allait paraître au grand jour; elle allait prendre possession du monde qu'elle avait changé, mais non conquis encore, et avec Constantin monter sur le trône; double triomphe pour elle, car en même temps que l'empire, la croix avait subjugué l'empereur.

Quels ont été les motifs de la conversion de Constantin? Selon Zosime, il aurait cherché dans la religion chrétienne une absolution à des crimes que le paganisme se refusait à absoudre, pour lesquels il n'avait point d'expiation. Si, au contraire, on consulte Eusèbe, la conversion de Constantin serait due tout entière à un coup de .

la grâce. Tout en reconnaissant la sincérité de la conversion de Constantin, on peut admettre aussi que la politique n'y fut point étrangère. Il est permis de penser que l'exemple de Constance Chlore, chéri dans son gouvernement, la force et la discipline des chrétiens, l'appui qu'il en pouvait recevoir, disposèrent Constantin à un changement où le porta aussi sans doute le spectacle contraire de la cour sanglante de Nicomédie. Le principe politique du christianisme qui conciliait la liberté avec la soumission, et qui tendait à l'unité, lui devait aussi convenir; enfin la lutte, la lutte décisive qu'il eut à soutenir contre Licinius, qui se posait comme le représentant du paganisme, acheva de vaincre ses dernières hésitations, s'il en avait encore; il dut voir, dans un parti nombreux, actif, ardent, une force qui ferait pencher la victoire en sa faveur. A ne juger donc le changement de religion de Constantin qu'au point de vue politique, on trouvera qu'il indiquait dans ce prince autant d'intelligence de l'avenir que de courage et de décision. En effet, si d'un côté l'on réfléchit à la haine ou au mépris qu'avait jusque-là excités la religion chrétienne, proscrite par les empereurs, repoussée par le sénat, combattue ou tournée en dérision par les philosophes et les autres écrivains païens; de l'autre côté, au respect, aux préventions nationales qui entouraient encore le paganisme, aux racines profondes qu'il avait dans les intérêts, dans les passions des grands et du peuple, dans les souvenirs historiques de Rome, on sera frappé de la fermeté et de la hardiesse d'esprit qui poussa Constantin à faire monter avec lui sur le trône une religion nouvelle.

Quoi qu'il en soit, cette résolution fut différemment jugée : les païens lui ont reproché ses préférences pour le culte nouveau, les chrétiens ont quelquefois blâmé ses ménagements pour l'idolâtrie; ces reproches étaient également fondés; car dans Constantin, devenu chrétien, il y eut toujours un peu du païen. Néanmoins, Constantin protégea la religion nouvelle avec amour. L'édit de Milan n'est pas un simple acte politique, c'est aussi une profession de foi; Constantin s'y exprime non-seulement en prince qui veille au bien de ses sujets, mais en chrétien qui prend un tendre intérêt à des chrétiens. En tout, il montra un grand zèle pour la foi nouvelle; il proscrivit les cérémonies païennes, en même temps qu'il accordait des priviléges aux ministres de l'Église chrétienne. Il leur permit d'affranchir leurs esclaves dans l'église, en présence du peuple et du clergé; ordonnant, en outre, qu'une simple attestation de la part de l'évêque suffirait à rendre valables, devant les magistrats, ces sortes d'affranchissements. Plus tard, chaque chrétien put donner la liberté à son esclave, sans avoir,

pour cela, besoin de se présenter devant l'évêque. Ainsi les réclamations éloquentes des docteurs de l'Église en faveur des esclaves, se traduisaient en faits; l'humanité était réhabilitée.

La conversion de Constantin fut donc pour le christianisme une grande conquête. Assurément, cette conversion ne détruisit pas à l'instant même le paganisme. Outre qu'un changement soudain et complet ne se pouvait faire, la politique de Constantin s'attacha à tenir la balance, sinon égale, incertaine du moins entre les deux cultes; néanmoins c'était, pour la religion nouvelle, un avantage immense que cette prédilection du prince; le reste devait lui venir d'elle-même et de sa seule vertu.

Après la conversion de Constantin, le plus grand événement de son règne, c'est la translation du siége de l'empire à Constantinople.

Deux villes se présentèrent un jour devant l'empereur Claude, pour en obtenir la remise d'impôts onéreux. L'une d'elles faisait valoir humblement les services qu'elle pouvait avoir rendus à Rome. Elle rappelait « son alliance avec Rome dans le temps où Rome combattait contre le roi de Macédoine, qui fut surnommé le faux Philippe, à cause même de son indigne origine; puis les troupes envoyées contre Antiochus, contre Persée, contre Aristonicus; Antoine, secouru dans la guerre des pirates; l'assistance offerte à Sylla, à

Lucullus, à Pompée; enfin, ses services plus récents rendus aux Césars. » Cette ville, c'était la rivale future de Rome, c'était Byzance, qui devait être Constantinople.

La résolution que prit Constantin de donner à l'empire romain une capitale nouvelle, n'a pas été moins diversement jugée que sa conversion même. « L'envie qu'eut Constantin, dit Montesquieu, de faire une ville nouvelle, la vanité de lui donner son nom le déterminèrent à porter en Orient le siége de l'empire. » Tacite ne jugeait pas cette position de Byzance si défavorable : « Byzance est située à l'extrémité de l'Europe, sur le point qui présente le plus étroit espace, entre l'Europe et l'Asie; elle jouit d'un sol fertile, d'une mer féconde. » Gibbon, si peu favorable à Constantin, parle ici comme Tacite: « Il (Constantin) avait eu souvent l'occasion d'observer, comme capitaine et comme homme d'État, l'incomparable position de Byzance, et de remarquer combien la nature, en la mettant à l'abri d'une attaque étrangère, lui avait prodigué de moyens pour faciliter et encourager un commerce immense. La nature semblait l'avoir formée pour être la capitale et le centre d'un grand empire. Le spectacle de la beauté, de la sûreté et de la richesse réunies dans un coin de la terre, suffisait pour justifier le choix de Constantin. » En lui-même, et comme siége de l'empire, le

choix de Byzance était donc heureux. Les faits ne sont pas toujours, il est vrai, des témoignages irrécusables de sagesse, et le succès ne suffit pas à absoudre la témérité; néanmoins, il en faut tenir quelque compte; et quand les événements confirment les prévisions, il est juste de penser qu'elles étaient sages; or, en reportant, de l'Italie aux rives du Bosphore, le centre et la garde de l'empire, Constantin n'en a-t-il pas, en réalité, reculé les limites, et éloigné les dangers de l'invasion? N'était-il pas là plus à même de se porter partout où l'appellerait le péril? et si, à l'égard de l'Italie, sa prévoyance a pu être en défaut, à l'égard de l'Orient, n'a-t-elle pas été justifiée? Cet empire grec, cet autre empire romain, fondé par Constantin, a duré dix siècles.

La pensée même de transférer à Byzance le siége de l'empire n'a donc point été un mouvement de vanité, le simple désir de donner son nom à une ville nouvelle; le motif même de ce changement serait-il celui que lui prête Zosime? Serait-il vrai que ce serait pour se dérober à la haine du sénat, qui voyait avec peine en lui le déserteur et l'ennemi du culte païen, que Constantin aurait transporté loin de Rome le siége de l'empire; qu'après avoir songé à l'établir dans un lieu situé entre la Troade et l'ancienne Ilion, il aurait abandonné ce projet commencé, pour fixer son choix sur Byzance?

Constantin ne fuyait point, ainsi que le dit Zosime, devant les mécontentements du sénat, alors, comme depuis longtemps, peu rebelle aux empereurs. Cependant dans ce que dit Zosime, il y a quelque chose de vrai; au fond, dans le dessein de Constantin, il y avait un motif qui tenait à la religion. Rome était trop pleine des souvenirs, des intérêts, des passions du paganisme, pour que le christianisme n'en fût pas, même malgré la protection de l'empereur, gêné et combattu; il était donc sage de lui chercher un théâtre plus favorable, un ciel nouveau et pur, où ses regards ne fussent pas, malgré eux, blessés du contact et du spectacle du paganisme. Constantin avoue lui-même ce motif: « Nous l'avons, dit-il, fondée par l'ordre de Dieu; » et saint Augustin confirme et développe cette pensée: « Il (Constantin) a fondé une ville, compagne de l'empire romain, et qui est comme la fille de Rome, mais où il n'y a pas un temple de faux dieux, ni une seule idole! » Singulière prévoyance de la sagesse humaine! Constantin, en croyant déshériter Rome, lui laissait plus qu'il ne lui enlevait; elle n'était plus le siége de l'empire; elle sera la capitale du monde chrétien : au lieu du trône impérial, elle a la chaire de Saint-Pierre. Toutesois, il le faut dire, si la translation du siége de l'empire à Constantinople fut plus tard un avantage pour Rome; si, moins voisine des

empereurs, elle put mieux conserver son indépendance et son pouvoir, le séjour même de l'Asie, le contact de l'Orient et de l'Occident ne furent pas pour l'Église latine sans quelques inconvénients. Le luxe de l'Orient y pénétra; et le temps n'est pas loin, où saint Jérôme pourra dire qu'en s'enrichissant des biens de ce monde, l'Église est devenue plus pauvre en vertus: Postquam ad principes christianos venit, potentia quidem et divitiis major, sed virtutibus minor.

Cependant s'il faut donner à cette résolution de Constantin, à côté d'un dessein religieux, un motif politique, en voici un qui ne contredit ni Zosime ni saint Augustin, et qui peut les concilier. A proprement parler, la monarchie de Constantin n'était plus une monarchie romaine; avant la translation du siége de l'empire à Constantinople, cette monarchie était déjà plus orientale que latine. Dioclétien le premier avait entouré, avait rehaussé la majesté impériale de cet éclat extérieur qui devait, mieux que les prétoriens, protéger l'empereur. Le cérémonial nouveau mis en usage et en honneur par le futur solitaire de Salone, n'était pas, que je sache, une satisfaction de la vanité, mais un artifice de la politique. Constantin suivit cet exemple : par la hiérarchie domestique et militaire du palais, il constitua les dignités et les garanties extérieures de la royauté; et à cette

royauté parée des pompes orientales, le christianisme ajouta une autre et plus inviolable majesté. Cependant, au sein de Rome, cette doctrine de respect devait trouver des résistances dans les souvenirs et les prétentions des soldats et du sénat; et les formes nouvelles de la monarchie, le cérémonial de l'Orient, introduits dans l'Italie, y pouvaient paraître déplacés. Transporter ailleurs, sous le ciel et aux portes de l'Asie, la majesté impériale, c'était la placer dans un lointain favorable et sous un plus heureux jour, dans des conditions meilleures et pour le prince et pour la religion. Ainsi donc au point de vue politique, ainsi qu'au point de vue chrétien, cette translation avait ses raisons et sa légitimité.

## CHAPITRE VIII.

LACTANCE. - FIRMICUS MATERNUS.

La littérature fut pour beaucoup dans le caractère et le respect nouveaux que prit et garda la royauté de Constantin.

La littérature chrétienne, au temps de Constantin, présente une étude intéressante : soit que dans sa victoire, elle se repose d'un combat long et opiniâtre; soit que les grands génies lui manquant au moment même où ils ne semblent plus aussi nécessaires, elle quitte le champ des hautes questions religieuses, pour entrer, à la suite du prince, dans des voies de modération et de tolérance politique : c'est le caractère que me paraissent surtout offrir les écrits de Lactance.

Né en Afrique, Lactance étudia l'éloquence à Sicca, sous Arnobe, et en donna bientôt luimême des leçons à Nicomédie, où il avait été appelé. Lactance avait été élevé dans le paganisme, et il y persévéra longtemps; il ne fut converti que par le spectacle même des persécutions qui, sous Dioclétien, s'exercèrent au nom de la philosophie. La persécution, par un de ses

11

effets assez ordinaires, lui fit embrasser le parti des victimes : « Lorsque j'enseignais la rhétorique, en Bithynie, nous raconte-t-il lui-même, et que le temple de Dieu y fut abattu, il se trouva deux hommes qui insultèrent à la vérité persécutée, et qui le firent d'une manière où la cruauté le disputait à l'arrogance. »

Quels sont les deux philosophes dont parle ici Lactance? On peut, à des traits certains, reconnaître Hiéroclès dans le second; quant au premier, on ne peut que former des conjectures incertaines. Est-ce Maxime? est-ce Porphyre?

Lactance fut choisi par Constantin, et par lui, envoyé, vers 317, dans les Gaules pour présider aux études de Crispus, son fils. Au sein de la cour, Lactance vécut pauvre, pauvre jusqu'à manquer quelquefois du nécessaire : c'est l'expression d'Eusèbe, son contemporain.

Nous avons de Lactance plusieurs ouvrages: le plus important, ce sont ses *Institutions divines*, remarquables et comme apologie de la religion chrétienne, et comme témoignage de cette tolérance sage et habile qui fut, sous Constantin, le caractère particulier de la littérature. Considérons-le d'abord comme apologiste.

Les Institutions divines forment sept livres; les trois premiers sont consacrés à montrer les contradictions et les monstruosités du polythéisme; Lactance y résume avec force et bonheur tout ce que jusque-là avaient dit les apologistes grecs et latins. Après avoir renversé le paganisme dans ses bases, Lactance élève le temple nouveau de la vraie religion; c'est le sujet des quatre derniers livres. Ainsi donc l'ouvrage de Lactance se partage en deux grandes divisions: la réfutation de l'erreur, l'enseignement de la nouvelle religion; d'un côté, Lactance rassemble et confond toutes les erreurs du polythéisme; de l'autre côté, il cherche à doucement amener à la vraie religion les esprits droits et sincères. Aussi y emploie-t-il les considérations morales plus que les raisons théologiques; apologiste plutôt que docteur.

Les Institutions divines sont précieuses et importantes à un autre titre : elles peuvent être regardées comme un manifeste officieux de cette politique sage et tolérante que Constantin garda et à l'égard du paganisme et envers les chrétiens. « Nous avons cru devoir travailler à bannir du monde cette double erreur, en faisant connaître aux savants la sagesse qu'ils doivent suivre, au peuple la religion qu'il doit embrasser. » Ainsi commence Lactance, et il finira en disant : « Il ne me reste plus qu'à exhorter tout le monde à embrasser la véritable religion. » Lactance s'adresse à tous les hommes de bonne foi qui, comme lui, engagés autrefois dans l'erreur, sont revenus à la religion par la raison et la justice. L'appel

qu'il leur fit, fut entendu. On voit par l'ouvrage même combien les progrès du christianisme furent rapides; la préface et la fin, dédiées toutes deux à Constantin, en sont un éclatant témoignage. En commençant son ouvrage, Lactance exprime des vœux et des espérances pour le triomphe de la foi; il le termine par des actions de grâces : « Maintenant, dit-il en s'adressant à l'empereur, maintenant que vous gouvernez l'empire romain avec une si haute sagesse et une si parfaite équité, les serviteurs de Dieu ne sont plus traités comme des scélérats et des impies; maintenant la vérité est découverte, et elle paraît avec éclat; on ne nous reproche plus le nom de Dieu. »

Après les Institutions divines, l'ouvrage le plus important de Lactance est le Traité de la mort des persécuteurs, traité que la critique lui a quelque-fois contesté, mais qui aujourd'hui ne lui est plus disputé. Ce traité a un caractère de circonstance, un cachet politique qu'il serait difficile de ne pas reconnaître : il célèbre hautement le triomphe de la religion et flétrit ses persécuteurs; il les montre périssant tous misérablement sous la main du Dieu qu'ils ont bravé, et en expiation des maux qu'ils ont faits aux chrétiens. Mais en même temps qu'il a ce caractère général d'une protestation, au nom de la conscience, contre les oppresseurs de l'humanité, il présente un intérêt particulier.

Lactance, il est vrai, reprend les choses de loin; il remonte jusqu'au premier empereur qui ait persécuté les chrétiens; mais ce n'est qu'un détour pour arriver à ce qui était proprement le but de son ouvrage, la lutte de Constantin et de Maximin, c'est-à-dire le duel du paganisme et du christianisme; alors son récit a toute l'ardeur et l'émotion d'un grand spectacle, d'une vive attente. Après avoir raconté la défaite de Maximin, la fuite de cet empereur, sa mort horrible, il s'écrie, faisant allusion aux titres pompeux que prenait cet ennemi des chrétiens:

« Où sont maintenant ces noms de Jovien et d'Herculien, autrefois si révérés des nations, ces noms que Dioclès et Maximin avaient pris avec tant d'insolence, et dont après eux leurs successeurs se sont parés? Le Seigneur a effacé de la terre ces noms superbes. Célébrons donc avec joie le triomphe de Dieu; jour et nuit adressonslui nos prières et nos louanges. » Bossuet commentant ces paroles a dit : « En attendant, Jésus-Christ ne laissera pas d'exercer son empire sur la terre. Il brisera la tête des rois. Un Néron, un Domitien attaqueront son Église. Mais il brisera leur tête superbe. Un Maximien, un Gallien, un Maximin tourmenteront les fidèles; mais il les dégradera, il les perdra, il les frappera d'une plaie irrémédiable. Tremblez donc, ô rois ennemis de l'Église; mais vous, petit troupeau, ne craignez

rien; votre roi mettra à vos pieds tous vos ennemis, fussent-ils les plus puissants de tous les rois. »

Au premier coup d'œil, une telle vivacité de langage surprend; mais après tout, on comprend l'indignation de Lactance : en même temps qu'il vengeait la religion, il satisfaisait la conscience du genre humain. Les païens eux-mêmes avaient fait entendre contre plusieurs de ces empereurs flétris par Lactance, les mêmes imprécations. Au milieu des renseignements curieux et officiels qu'offre l'Histoire Auguste, on remarque surtout ces anathèmes dont le sénat poursuivait, après leur mort, les princes qui avaient par leurs cruautés encouru sa haine et celle du genre humain. Bien que cet écrit de Lactance ait été composé au moment de la lutte armée du paganisme contre le christianisme et en quelque sorte au milieu de la mêlée; bien que Lactance s'y laisse un peu emporter à ses ressentiments légitimes contre les ennemis du nom chrétien, il y conserve cependant une vue nette des événements et un jugement supérieur à celui des historiens païens du même temps; il voit, mieux qu'eux, où sont les causes de la décadence de l'empire, où est son avenir. Il attribue justement à Dioclétien et au partage qu'il sit de l'empire, cette décadence que l'on a attribuée à Constantin, pour avoir transféré à Byzance le siége de

l'empire : « Les chrétiens disaient que Dioclétien avait perdu l'empire en s'associant trois collègues, parce que chaque empereur voulait faire d'aussi grandes dépenses et entretenir d'aussi fortes armées que s'il avait été seul; que par là le nombre de ceux qui recevaient n'étant pas proportionné au nombre de ceux qui donnaient, les charges devinrent si grandes, que les terres furent abandonnées par les laboureurs, et se changèrent en forêts. » Montesquieu, de qui sont ces paroles, ne s'explique point sur cette réponse que les païens faisaient aux chrétiens. Ce silence est fàcheux; il eût pu, il eût dû, ce nous semble, ajouter que le partage de la puissance fut, ainsi que le dit Lactance, fatal à l'empire, et qu'il explique mieux sa décadence que la translation du siége de l'empire de Rome à Constantinople.

En étudiant les œuvres de Lactance, on voit que la teinte païenne ne s'est point complétement effacée en lui; sa science est plus philosophique que religieuse; il sait mieux exposer et embellir les préceptes de la morale, que présenter les vérités de la religion : c'est le jugement de saint Jérôme sur lui. Mais dans cette tolérance où il se maintient, dans cet accord d'une science profane et d'une pensée chrétienne, qui est sa physionomie propre, Lactance a peut-être mieux servi la foi nouvelle, que ne l'eût fait une doctrine plus rigoureuse. Que d'hommes, sous

Constantin, qui, indifférents au paganisme, ne l'eussent pas cependant quitté si, pour arriver à la religion chrétienne, on ne leur eût montré, on ne leur eût offert, dans les vérités générales de la philosophie et de la conscience humaine, une facile et heureuse transition à des dogmes plus relevés! c'est l'œuvre que Lactance, a entreprise, qu'il a accomplie. Écrivain élégant, moraliste pur, homme d'une grande science, également versé dans la littérature grecque et dans la littérature latine, il unit l'indulgence des apologistes grecs à l'exactitude des apologistes latins. Quelquefois cependant son origine africaine se trahit sous les précautions de rhéteur; dans la Mort des persécuteurs, on retrouve un peu de l'exagération de Tertullien, ainsi que dans le style, malgré son habituelle élégance, quelques traces de rudesse et de corruption. Ce qui fut irréprochable, c'est sa vie. On remarque en lui ce que l'on remarque en beaucoup d'autres écrivains qui passèrent du paganisme au christianisme : leur âme prit plus facilement les vertus de leur foi nouvelle, que leur esprit ne renonça aux souvenirs de la science païenne; Lactance le chrétien rappelle quelquesois Lactance le rhéteur.

Après Lactance, nous placerons Firmicus Maternus, auteur sur lequel on n'a que des renseignements incertains, mais que l'on peut avec vraisemblance rattacher au règne des empereurs

Constance et Constant, fils de Constantin, auxquels il a adressé un ouvrage intitulé : De l'erreur des religions profanes. « Il me reste maintenant, Constance et Constant, augustes empereurs, à implorer la puissance de votre foi, élevée audessus des hommes, au-dessus de la fragilité humaine, et qui, associée en quelque sorte aux conseillers célestes, suit dans tous ses actes, autant qu'il lui est donné, la volonté de Dieu; il vous reste bien peu à faire, pour que, entièrement renversé par vos lois, le diable soit anéanti; pour que s'arrête la contagion funeste de l'idolâtrie: chaque jour son poison expire, chaque jour sa profane cupidité s'éteint. Élevez donc l'étendard de la foi; c'est la gloire que le ciel vous a réservée, le ciel qui vous a fait triompher de tous vos ennemis; élevez-le, cet étendard vénéré; portez des lois, des décrets qui soient utiles. »

Cet ouvrage se distingue, à quelques traits particuliers, des réfutations du polythéisme que nous avons vues jusqu'ici. Firmicus montre comment les hommes se sont abusés eux-mêmes, en faisant des quatre éléments des divinités, et explique l'origine des dieux de la Fable, en rapportant historiquement ce que les poëtes ont déguisé. Il fait sentir l'absurdité et l'impiété de la théologie des païens qui mettent au nombre des dieux des hommes qui ont commis toutes sortes de crimes;

car ces dieux ont été tués, blessés et mal traités par les hommes. Il prétend que la religion des Égyptiens a commencé au temps de Joseph, et que leur dieu Sérapis est ce patriarche qu'ils ont ainsi appelé parce qu'il était fils de Sara. Il remarque que les hommes ont respecté comme des divinités les choses qu'ils aimaient, ou dont ils avaient besoin. Ils ont appelé Pénates le manger et le boire; Vesta, le feu domestique dont on se sert, et ainsi de plusieurs autres objets; et c'est pour cela que le nom des dieux marque les propriétés des choses naturelles. Enfin il décrit les signes profanes ou les paroles mystérieuses dont on se servait dans la religion des païens; révélation que Clément d'Alexandrie et Arnobe ont faite comme lui. L'ouvrage de Firmicus a un autre intérêt; il donne de curieux détails sur les religions étrangères; on y voit que le culte de Cybèle, le culte longtemps proscrit, et que nous avons retrouvé dans Apulée, avait fait à Rome de grands progrès; les imaginations étaient converties aux pratiques singulières et sanglantes des cultes orientaux; le criobole et le taurobole étaient la consécration nouvelle des initiés; l'homme y cherchait une régénération dont le besoin se faisait partout sentir; c'était le baptême de l'idolâtrie.

Tel est un côté de ce traité, d'ailleurs assez court, qui n'offre rien, on le voit, de nouveau, sinon cette idée de trouver, dans l'altération de l'histoire, l'origine de la Fable; on y peut aussi remarquer comment le paganisme, ne pouvant plus soutenir le sens littéral de ses croyances, se rejetait dans les interprétations philosophiques et allégoriques. Cette révolution, à proprement parler, n'était point nouvelle; les premiers, les stoïciens y avaient eu recours. Mais insensiblement elle devint générale; nous verrons quel rôle joue chez les néo-platoniciens, l'allégorie : les poëtes seront leurs théologiens. Mais ce traité a un autre côté plus frappant.

Quelque pure que soit d'abord une opinion, le jour où elle triomphe, l'ambition ou le ressentiment courent grand risque de la corrompre. Il se mêle aux partis les plus nobles, aux plus sincères croyances, des partis moyens, des convictions politiques qui ne s'y associent que pour en tirer des fruits; convictions qui peuvent porter dans leur intolérance de la bonne foi encore, mais qui n'ont pas la vertu du désintéressement. Quand la victoire du christianisme fut assurée, la réaction commença. Elle fut conseillée par des hommes qui semblaient retenir dans leur croyance nouvelle l'âpreté d'une erreur ancienne, et qui, dans la victoire d'un culte nouveau, ne voyaient que la part à prendre des dépouilles de la religion vaincue. Je crains que Firmicus Maternus n'ait été un de ces hommes; à l'ardeur avec laquelle il conjure les princes auxquels il s'adresse, de détruire les restes du paganisme, de le dépouiller de sa grandeur ou de sa force, on reconnaît facilement l'interprète d'une de ces opinions pour qui l'intolérance est le prix du succès. Ces lois, ces dispositions favorables à la religion que Firmicus avait indirectement demandées dans sa dédicace, il les réclame ici explicitement : « Enlevez, augustes empereurs, enlevez sans scrupule les dépouilles des temples; livrez à la flamme leurs dieux; qu'ils aillent grossir le trésor public; versez-en dans vos épargnes tous les revenus, consacrez-les à votre utilité. Depuis que les temples ont été détruits, vous êtes entrés plus avant dans la vertu de Dieu; vous avez vaincu vos ennemis, reculé les limites de l'empire; et pour que votre gloire éclatât davantage, vous avez méprisé et renversé l'ordre des saisons. L'hiver, spectacle jusqu'alors inouï, et qui ne se renouvellera point, l'hiver, les éléments ont cédé à votre courage. Que vous faut-il encore? Mais ce que Dieu défend, les saintes Écritures le proscrivent aussi : elles ne veulent point qu'on élève des idoles. »

Et comme s'il craignait de n'avoir point été assez bien compris, il ajoute plus loin : « Dieu, augustes empereurs, vous promet les récompenses de sa miséricorde; il augmentera votre grandeur déjà si étendue. Faites donc ce qu'il

ordonne, achevez ce qu'il conseille. Les prémices de votre règne ont été comblées des plus grandes faveurs; au début de votre foi, vous avez senti s'accroître pour vous la faveur divine. Jamais la main de Dieu ne vous a abandonnés; jamais, dans vos besoins, elle ne vous a fait défaut. » Et il termine en leur promettant, en appelant sur eux de plus grandes faveurs divines, récompense et obligation d'un zèle plus ardent pour la religion nouvelle, d'une plus vive attaque contre le paganisme. Ce langage surprend; on y doit reconnaître cette violence et cet égarement qui se mêlent quelquefois aux causes les plus pures, le lendemain de la victoire. J'aime à croire que ceux qui appelaient ainsi, contre les païens et leurs temples, la foudre impériale, ne les avaient pas quittés depuis bien longtemps : Firmicus n'est pas encore véritablement chrétien.

## CHAPITRE 1X.

## SAINT HILAIRE.

L'Église, un moment triomphante, eut bientôt ses épreuves. Constance succéda à Constantin, et l'arianisme trouva en lui un appui qui inquiéta l'Église; mais elle eut dans saint Hilaire un intrépide défenseur.

Hilaire, né à Poitiers, vers 355, avait été élevé dans les ténèbres du paganisme ; il fut converti à la doctrine nouvelle par des circonstances dont il nous a laissé un intéressant récit. Cette conversion fut vive et profonde; elle se manifesta par des vertus qui ne tardèrent pas à attirer sur Hilaire les suffrages de la société chrétienne. Quoique marié, il fut choisi pour évêque. Les temps étaient difficiles. C'était le moment où, soutenu et propagé par deux évêques courtisans et ambitieux, Ursace et Valens, l'arianisme menaçait d'envahir la Gaule. Pour arrêter les ravages de cette hérésie, Hilaire composa le Traité de la Trinité. Ce traité est divisé en douze livres : le premier livre est une introduction à tout l'ouvrage; Hilaire en trace le plan, et indique les matières dont chacun des livres suivants doit se composer. Il y suit pas

à pas, et y réfute les erreurs d'Arius. Mais on sent qu'il est mal à l'aise dans ces subtiles distinctions si familières au génie des Grecs, et auxquelles au contraire se refusaient même l'exactitude et la sévérité de la langue latine. Hilaire s'épouvante, il recule, en quelque sorte, en présence de ces grands problèmes, de ces impénétrables mystères : « C'est, dit-il, une tâche immense, une incompréhensible audace d'ajouter quelque chose à la définition de Dieu; il s'est donné les noms de Père, de Fils, d'Esprit saint; tout ce qu'on cherche au delà dépasse la portée du discours et la conception de l'intelligence; il ne saurait plus être énoncé, atteint, saisi. La nature de l'objet dévore le sens des paroles; une lumière que l'on ne peut soutenir aveugle l'œil de la contemplation, et ce qui n'a aucune borne, dépasse la capacité de l'intelligence.» Il ajoute ailleurs avec tristesse : « L'hérésie et l'impiété nous obligent à dépasser la loi, à les suivre dans les routes escarpées qu'elles ont ouvertes; à traiter des choses au-dessus du langage humain; à chercher à expliquer des mystères qu'il n'est pas permis d'examiner; et quand on devrait se borner à croire, nous nous voyons forcés d'employer nos faibles raisonnements à la défense d'une doctrine qui n'admet point ces raisonnements humains, et de paraître ainsi nous rendre coupables, parce que d'autres le sont. »

Ce Traité de la Trinité, manifeste vigoureux contre l'arianisme, excita la colère de Constance qui punit Hilaire, en l'exilant en Phrygie ou, selon d'autres auteurs, dans la Thébaïde d'Égypte. Cet exil fut le salut de l'Église. Les conciles de Rimini et de Séleucie s'étaient ouverts. Le concile de Rimini, commencé sous d'heureux auspices, s'était terminé par une espèce de surprise.

Les ariens vaincus au conçile de Nicée ne se résignèrent point à leur défaite; mais ce ne fut pas par des attaques ouvertes qu'ils cherchèrent à regagner le terrain qu'ils avaient perdu; ils y employèrent de plus adroites pratiques. Ils ne visaient pas à la domination, mais au succès; ils voulaient moins s'imposer que se faire accepter. Ainsi, au concile de Sirmium, inspiré par les ariens, en 357, on convint de retrancher des confessions de foi, les mots qui n'étaient pas dans l'Écriture sainte. Osius de Cordoue et Libérius de Rome, adhérèrent à cette correction; c'était cependant une victoire pour les ariens qui, lors du concile de Nicée, avaient de tous leurs efforts repoussé le mot Consubstantiel; ce mot, disaient-ils, ne se rencontre nulle part dans toute l'étendue des divines Écritures. Aussi les protestations ne se firent pas attendre : Rimini reprit, ou du moins chercha à reprendre ce qu'avait enlevé Sirmium. Les ariens y présentèrent une formule de foi; la dernière formule de

Sirmium, celle où rejetant les mots de substance et de consubstantiel consacrés par le concile de Nicée, ils se bornaient à dire que le Fils était en toutes choses semblable au Père. Les catholiques cette fois ne se laissèrent point surprendre; ils répondirent qu'ils n'avaient pas besoin de nouvelles formules, et demandèrent, à l'unanimité, que la doctrine d'Arius fût condamnée. Les anathèmes lancés contre Arius et sa doctrine furent donc solennellement renouvelés. Mais cet acte de vigueur ne se soutint pas : Constance qui, sans paraître, dirigeait cette assemblée, vint à bout d'en amortir l'ardeur par des délais affectés et des rebuts mortifiants. L'ennui d'une longue absence, les fatigues d'un séjour prolongé dans un pays étranger, les tracasseries suscitées par les agents de l'empereur, le prétexte de la paix, excuse si facile des consciences pusillanimes, mille autres motifs affaiblirent les meilleures résolutions. On souscrivit une formule captieuse, où le terme de substance était abandonné. Les ariens triomphèrent; et à peine revenus dans leurs églises, les évêques surpris reconnurent le piége qu'on leur avait tendu.

En même temps que les évêques d'Occident fléchissaient à Rimini, ceux d'Orient étaient assemblés à Séleucie, métropole de l'Isaurie. Hilaire y assista. Mais à Séleucie, comme à Rimini, l'arianisme, soutenu par l'empereur, triompha.



En 358, Hilaire reçut une lettre des évêques de la Gaule, qui protestaient contre la lâcheté du concile de Rimini. Ils lui demandaient ce qu'il pensait des orientaux; c'est le nom que l'on donnait, dans l'Occident, aux semi-ariens. En réponse à leur lettre, Hilaire écrivit le Traité des synodes. Ce traité a, s'il est permis d'ainsi parler, un but politique. A cette époque, les semi-ariens effrayés des exagérations de leurs frères inclinaient vers l'orthodoxie, et semblaient disposés à négocier avec elle. Sans rien céder sur les principes, Hilaire se montre accessible à la conciliation; il ne repousse point absolument le mot qui exprime la similitude des substances, le mot omoiousion; quant au mot consubstantiel, il l'admet, il le tolère, mais avec un correctif qui préviendra la confusion des personnes. Cette sagesse trouva des contradicteurs : Lucifer de Cagliari, toujours extrême, ne s'y associa point. Lucifer, défenseur intrépide d'Athanase et adversaire ardent de l'arianisme, mais depuis entraîné dans le schisme par son inflexible opiniâtreté; et de leur côté, les ariens persistèrent dans la formule de foi qu'ils avaient dressée à Rimini : issue ordinaire de toutes ces tentatives de conciliation. Hilaire ne se découragea point. Prenant à partie Constance lui-même, il lui redemanda la foi de l'Évangile, la tolérance pour les catholiques, en butte alors à de violentes persécutions. Ses prières ne furent point écoutées. C'est alors que dans l'ardeur, j'allais dire dans l'emportement de son zèle, Hilaire lança contre l'empereur deux manifestes; Constance ne répondit point. Irrité de ce silence, saint Hilaire écrivit, mais ne publia point les paroles que nous citerons en partie : « Si je romps aujourd'hui le silence que j'avais gardé si longtemps, j'en appelle à tout homme raisonnable : on ne m'accusera pas de m'être tu par indifférence, ou de parler par emportement. Point d'intérêt qui m'anime que l'intérêt de Jésus-Christ. Pourquoi, ô mon Dieu, ne m'avezvous pas fait naître plutôt du temps des Dèce et des Néron? J'aurais béni des combats à soutenir contre des ennemis déclarés. Mais ici nous avons affaire à un ennemi qui ne se montre pas, qui ne s'avance que sous le masque, ne procède que par artifices et que par séductions. Ici sous le nom de Constance, c'est l'Antechrist, armé, non pas de fouets, mais de caresses; non d'arrêts de proscription, mais de manœuvres hypocrites; il n'en veut pas à la vie, mais à l'âme. Ce n'est point par le fer qu'il menace les victimes; c'est par l'attrait des récompenses qu'il cherche à corrompre la foi. Il ne professe Jésus-Christ que pour le mieux trahir, ne parlant d'union que pour troubler la paix, ne comprimant l'hérésie que pour empêcher qu'il y ait des chrétiens, n'honorant le sacerdoce que pour anéantir l'épiscopat, ne

bâtissant des églises que pour sacrifier la foi. Votre tyrannie s'exerce non-seulement contre les hommes, mais contre Dieu. Vous affectez les dehors du chrétien; on ne s'y trompe point; vous anéantissez la foi par vos œuvres contraires à la foi. Vous réservez les évêchés pour vos complices; aux bons évêques vous en substituez de mauvais; vous incarcérez les prêtres; vous faites marcher vos légions pour tenir l'Église dans l'effroi; vous enchaînez les conciles. Tyran plus cruel que les plus cruels tyrans qu'ait vus l'univers, vos persécutions, avec leurs raffinements, nous laissent, à nous, bien moins de moyens d'y échapper, et vous rendent, vous, bien plus criminel. Vos victimes n'auront pas à présenter au souverain juge, pour excuser leur défaite, et des commencements de torture et quelques cicatrices imprimées sur leur corps, et la faiblesse de la nature à laquelle ils ont succombé. Votre politique barbare s'y prend mieux; elle sauve à l'apostasie l'apparence du crime, et ôte à la confession le mérite du martyre. » C'est le martyre que demandait Hilaire en écrivant ces pages brûlantes : Ad martyrium per has voces exeamus; il ne l'obtint pas; mais comme le milieu, la fin de sa carrière fut troublée par de continuels orages.

Sous Valentinien, l'arianisme disputait à l'orthodoxie quelques-unes de ses Églises. Auxence, évêque de Milan, faisait profession d'arianisme.

Toujours inquiet, toujours armé pour la foi, Hilaire ne recula point devant ce nouvel ennemi, et il alla l'attaquer au sein même de son empire, à Milan. Il fut à ce propos traduit devant le questeur, sous l'accusation de mettre le trouble dans l'Église de Milan. Il put toutefois revenir à Poitiers sans autre disgrâce; mais en se retirant, Hilaire crut devoir avertir l'Église de ce nouveau danger, et la mettre en garde contre une profession de foi trompeuse que, pour séduire Valentinien, Auxence avait signée: « C'est quelque chose d'imposant, dit-il, que le nom de paix; et l'on fait bien de nous parler d'union. Mais hors de l'Église et de l'Évangile, hors de Jésus-Christ, peut-il y avoir de l'union? Non, il n'y a de paix véritable et de sincère union que dans la doctrine de l'Église et de l'Évangile. Qui en doute? Mais aujourd'hui sous le masque d'une fausse piété, on ne tend qu'à détruire l'empire de Jésus-Christ. On veut que Dieu ait besoin de la protection des hommes, et que l'Église de Jésus-Christ ne se puisse passer de l'assistance du siècle; on l'appelle, on l'invoque à grands cris. »

A la chaleur avec laquelle il cherche à éloigner l'hérésie de la Gaule, au bonheur qu'il éprouve à l'en voir préservée, Hilaire semble pressentir ce lointain, mais glorieux résultat de son courage religieux : le pouvoir bienfaisant du clergé gaulois.

## CHAPITRE X.

SAINT AMBROISE.

Ambroise naquit à Trèves, vers 333, dans le prétoire des Gaules, dont son père était préfet. Il commença, à Trèves, des études brillantes qu'il vint achever à Rome. Ses études terminées, il se fixa à Milan, et se consacra au barreau. Milan était alors la résidence des empereurs, qui de là se pouvaient porter plus facilement à la défense des provinces menacées par les barbares. Ambroise plaida devant le préfet du prétoire; ses débuts furent heureux et attirèrent sur lui l'attention publique. Il devint premier magistrat de Milan, et bientôt fut nommé gouverneur général de l'Italie septentrionale et centrale. Une circonstance imprévue vint tout à coup changer sa destinée, et l'enlever au monde pour le donner à l'Église. La lutte entre les évêques ariens et les évêques catholiques durait encore. L'évêque de Milan, Auxence, étant mort, chaque parti aspirait à le remplacer par un de ses candidats. Le peuple s'agitait en tumulte, flottant et partagé, quand du milieu de

ce tumulte, une voix s'élève, la voix d'un enfant : « Ambroise évêque. » Ce cri de l'innocence parut l'ordre du ciel, et Ambroise fut nommé. Effrayé de cet honneur, Ambroise voulut s'y dérober, et pour y échapper il employa inutilement mille moyens, quelques-uns fort étranges, mais où le peuple ne vit que les pieux artifices de sa modestie. Enfin il fallut céder.

Le peuple avait bien jugé : Ambroise était l'homme que demandaient et l'Église et les temps difficiles où se trouvait l'Église. L'évêque devait alors être l'épée aussi bien que le bouclier d'Israël; il lui fallait un égal courage d'esprit et d'âme. Ambroise suffit à sa double tâche; il achèvera la victoire du christianisme sur le paganisme; il triomphera des ariens soutenus par une impératrice plus jalouse de son pouvoir que de la foi; il fixera le code de la morale chrétienne; enfin, orateur en même temps qu'évêque et docteur, il rapproche et unit le génie de l'Orient et de l'Occident dans des ouvrages où, à travers de nombreuses imitations, il conservera un cachet particulier de grâce suave et d'onction biblique.

La première lutte qu'Ambroise eut à soutenir fut contre le paganisme.

Il existait dans la curia Julia, lieu des séances du sénat, un autel dédié à la Victoire et surmonté de la statue de cette divinité. Au commencement de chaque séance, les sénateurs brûlaient aux pieds de la déesse quelques grains d'encens, et prêtaient devant elle serment de fidélité à l'empereur. Gratien avait ordonné de faire disparaître du sein de la curie ce monument des prétentions et des souvenirs du paganisme, que sous son règne les païens essayèrent vainement d'y faire replacer. Ils espérèrent être plus heureux sous Valentinien II. En 382, une députation fut donc envoyée à l'empereur pour lui demander le rétablissement de cet autel, auprès duquel se livra le dernier combat du paganisme et du christianisme : les champions furent Symmaque et Ambroise.

Symmaque est, au 1ve siècle, le représentant le plus illustre du paganisme; sénateur, préfet de Rome, orateur brillant et habile, sa fidélité à l'ancienne religion de l'empire tient tout à la fois du rhéteur et du citoyen; il y reste attaché par les souvenirs de la gloire et de l'éloquence, du patriotisme et de la religion. Libanius et Thémiste regretteront et défendront avant tout dans le polythéisme le symbole des vérités philosophiques et les riantes fantaisies de l'imagination; Symmaque, lui, s'y attache et le défend comme l'appui et la vie même de l'empire. Aussi son opposition au christianisme et ses préférences pour le paganisme ne se bornèrent-elles pas à de simples paroles, elles se manifestèrent par des actes qui tous ne furent pas toujours conformes à une parfaite loyauté; et il eut besoin de la clémence de Théodose pour échapper aux rigueurs que son attachement extrême au paganisme lui devait attirer : au moment où le christianisme était inquiété par la révolte de Maxime, Symmaque n'avait pas gardé envers lui une impartialité complète. Tel est le rival contre lequel saint Ambroise avait à lutter. Le débat fut solennel; c'était le duel de deux cultes, du passé de Rome et de son avenir.

Symmaque prit le premier la parole. M. de Chateaubriand, par un anachronisme permis au poëte, a transporté cette lutte dans ses Martyrs, et l'a placée sous le règne de Dioclétien. Il a reproduit cette célèbre prosopopée où personnifiant Rome, Symmague lui fait redemander, au nom de sa vieillesse et de sa gloire, le culte qui lui a donné l'empire de l'univers. Mais il faut bien le dire: cette défense de l'autel de la Victoire, côté spécieux et national de la lutte, n'était pas la seule et au fond la vraie question; la gloire ici masquait l'intérêt; ce qu'il s'agissait d'obtenir, au moins autant que le rétablissement de l'autel de la Victoire, c'était la révocation de l'édit qui avait enlevé aux vestales les priviléges dont elles avaient joui jusque-là, et attiré, dit Symmaque, l'inclémence des cieux : « La famine se fit bientôt sentir; une triste récolte trahit l'espoir des provinces. La faute n'en était pas à la terre; nous n'avons rien à reprocher aux astres; ce n'est pas la nielle qui a détruit le blé, ni l'i-vraie qui a étouffé les moissons; ce qui a desséché le sol, c'est le sacrilége. » Et Symmaque conclut par ces mots: « Le respect des temps passés veut que vous ne balanciez pas à révoquer une loi qui n'est pas digne d'un prince. » On voit que l'on a un peu oublié l'autel de la Victoire.

Ambroise répondit officiellement à cette relation de Symmaque. Il prouve que ce n'est point à ses dieux, mais à ses propres vertus que Rome a dû l'empire de l'univers; et réfutant la seconde, et au fond la plus importante partie du discours de Symmaque, car l'abolition des priviléges des vestales, ce n'était rien moins que le décret de mort du paganisme, il montre qu'avant même l'édit du prince, l'indifférence païenne a condamné cette institution : « A peine comptez-vous sept vestales. Voilà ce que peuvent de nos jours et les bandelettes révérées, et les robes bordées de pourpre, et les litières des pontifes toujours escortées par la foule, et d'énormes priviléges. » Puis opposant à ce faste des vestales la simplicité des vierges chrétiennes, il ajoute : « Il n'est pas nécessaire que des bandelettes brodées décorent la tête; quand elle est ornée par la pudeur, un voile grossier suffit. Il faut effacer, et non relever les attraits de la beauté; c'est le jeûne qui lui convient, et non la pourpre. »

Cette réponse d'Ambroise souvent citée, souvent admirée, me paraît, l'avouerai - je? devoir sa célébrité plutôt à la grandeur même de la cause qui se débattait, qu'à sa beauté même et à sa force. Elle a en quelque sorte un caractère officiel, et si j'osais le dire, jusqu'à un certain point philosophique, que je n'approuve pas ici. On y a vanté ces paroles où saint Ambroise proclame, a-t-on dit, la loi du progrès: « Tout ne va-t-il pas en s'améliorant? le chaos a précédé le monde, et les ténèbres ont devancé la lumière; la terre nouvelle, dépouillant ses ombres humides, s'étonne de la nouveauté du soleil. L'homme ne sut d'abord pas cultiver la terre. L'année, au commencement, est stérile, puis viennent les fruits et les fleurs. Qu'ils disent donc que tout aurait dû rester à ses commencements; qu'ils accusent la moisson, parce qu'elle vient à la fin de l'année; qu'ils accusent l'olive, parce qu'elle est le dernier des fruits. » Je l'avoue, ces raisons me paraissent peu concluantes, et le goût seul ne les pourrait même guère approuver; je crains qu'ici l'évêque ne se souvienne d'avoir été avocat.

Il y a dans cette même cause, non un discours, mais une lettre d'Ambroise, moins citée, et selon nous plus éloquente et plus vraie. Il l'adresse à l'empereur Valentinien, au moment même où il apprend que, avant même que les

évêques en eussent pu être informés, Valentinien, dans son conseil, a reçu la requête que Symmaque avait surprise au sénat pour le rétablissement de l'autel de la Victoire. Après avoir montré que les païens ne sont pas fondés dans leur demande, il s'écrie : « Qu'aujourd'hui un empereur païen, ce qu'à Dieu ne plaise, élevât un autel aux idoles et contraignît les chrétiens à se trouver aux sacrifices avec les idolâtres, et à jurer devant cet autel; qu'il portât une pareille ordonnance en plein sénat, en présence des chrétiens qui y forment une si nombreuse majorité, tout chrétien ne prendrait-il pas cette démarche pour une véritable persécution? mais que penserait-il d'un empereur chrétien qui commettrait ce sacrilége? C'est là pourtant le crime dont vous vous rendriez coupable, si vous souscriviez au décret qui vous est présenté. » Puis il demande à Valentinien copie de la requête qui lui a été présentée, pour y répondre plus à loisir, et afin qu'elle soit discutée mûrement par l'empereur Théodose. « Si, ajoute-t-il, on en ordonne autrement, il n'est point d'évêque qui puisse ni le souffrir ni le dissimuler. Vous pourrez venir à l'église, mais il n'y aura point d'évêque pour vous y recevoir, ou il n'y sera que pour vous résister, et rejeter vos offrandes. » Et enfin par une prosopopée hardie, il ajoute : « Que répondrez-vous à votre frère Gratien, vous

disant du fond de la tombe : Je me consolais de mes revers, parce que je laissais l'empire dans vos mains; de n'être plus, parce que vous me succédiez; d'avoir perdu avec la vie le titre d'empereur, parce que je me survivais à moimême dans mes ordonnances en faveur d'une religion immortelle. C'étaient là autant de trophées érigés par moi à la piété, de dépouilles remportées sur l'ennemi du salut, de gages qui m'assuraient une victoire à l'abri des temps et des révolutions. Mon assassin n'a pu m'enlever que la vie; vous, en annulant mes ordonnances, vous avez plus fait que celui qui osa porter les armes contre moi. De deux choses l'une : en souscrivant volontairement, vous condamnez ma foi; en cédant à la violence, vous trahissez la vôtre. » Ambroise triompha. Symmague, accablé de chagrin, voulut abdiquer les fonctions qu'il remplissait; il avait compris que c'en était fait de l'ancien culte.

Le paganisme n'était pas le plus redoutable ennemi qu'eût à combattre saint Ambroise. L'arianisme qui, dans Alexandrie, sera l'ennemi le plus actif qu'ait à combattre Athanase, fut aussi, dans Milan, la grande lutte d'Ambroise. L'impératrice Justine, chargée pendant la jeunesse de Gratien, son fils, du gouvernement de l'empire, était favorable aux ariens. En 385, elle fit sommer l'évêque de Milan de lui livrer la

basilique Portia, située hors des murs de Milan. Ambroise répondit qu'il ne livrerait jamais le temple de Dieu à ses ennemis. De nouvelles sommations, faites au nom de l'impératrice, n'eurent pas plus de succès. On vint de sa part tendre les tapisseries impériales à la basilique Porcienne; c'était une espèce de prise de possession. Cette violence excita une émeute. Des comtes et des tribuns vinrent sommer Ambroise de céder la basilique qui, disaient-ils, appartenait à l'empereur : « Que ce prince, répondit l'archevêque, me demande ce qui est à moi, mes terres, mon argent, je ne les lui refuserai pas, quoique tout ce que je possède appartienne aux pauvres; mais il n'a aucun droit sur ce qui appartient à Dieu. Voulez-vous mon patrimoine, vous pouvez le prendre. Demandez-vous mon corps, je suis prêt à vous le livrer. Avez-vous dessein de me mettre à mort, vous n'éprouverez de ma part aucune résistance. Je n'aurai point recours à la protection du peuple; je ne me réfugierai point au pied des autels; mais pour ces mêmes autels, je sacrifierai ma vie. » Cette lutte dura plusieurs jours, et par l'ordre de l'empereur, les soldats se retirèrent de la basilique qu'ils occupaient. Justine ne se découragea point. Elle engagea son fils à rendre une loi qui autorisat les assemblées religieuses des ariens, et en vertu de cette loi, elle insista de nouveau pour que la basilique Porcienne fût donnée à ceux de son parti. Averti du nouveau péril, Ambroise se retira dans l'église. Il y fut quelque temps gardé par le peuple, qui nuit et jour veillait pour empêcher qu'on ne lui enlevât son pasteur. Une seconde fois encore l'empereur fléchit, et donna aux soldats l'ordre de se retirer. D'autres soins d'ailleurs occupaient l'empire; Maxime s'avançait.

Nous touchons ici à un moment solennel. Nous avons vu Tertullien séparer par le glaive ardent de sa parole le pontife de l'empereur, et commencer ainsi, théoriquement du moins, la séparation du spirituel et du temporel. Plus tard Athanase avait soutenu contre l'arianisme une lutte opiniâtre; mais cette lutte n'était point politique: si la religion y était intéressée, l'empereur même ne l'était pas. Ici il n'en est pas de même. L'empereur pour ainsi dire est en cause; et de quelque respect que saint Ambroise voile sa résistance, elle n'est pas moins réelle; il n'y a plus dans la société un seul pouvoir; il y en a deux, l'empereur et l'évêque : « Le tribut appartient à César; à Dieu, son Église; elle ne peut être à César, car l'autorité de César ne s'étend pas sur le temple de Dieu; l'empereur est dans l'Église, non au-dessus d'elle. » C'est ainsi que saint Ambroise formula le droit de l'Église; et ailleurs: « On nous dit: Cédez la basilique. —

Je réponds: Il ne m'est pas plus permis de la céder, qu'à vous, prince, de la prendre. Vous ne pourriez, sans crime, vous emparer de la maison d'un simple particulier; à plus forte raison de la maison de Dieu. — Tout est permis à l'empereur; tout est à lui. — Je réponds: Ne vous faites pas le tort de croire que, comme empereur, vous ayez quelque droit sur les choses divines; votre domaine, ce sont les murailles de la cité, non les choses de la religion. »

Le caractère de saint Ambroise, sans doute, le portait à cette fermeté; les circonstances aussi lui furent favorables. Ambroise n'était pas seulement un évêque d'une merveilleuse éloquence, d'une admirable vertu, d'une inépuisable charité; il fut le conseiller et comme l'appui de plusieurs empereurs. Quand Gratien a été tué, à Lyon, par l'usurpateur Maxime, c'est Ambroise que Justine, qui depuis ne s'en souvint guère, envoya à Trèves pour y désendre les intérêts du jeune Valentinien, intérêts que saint Ambroise soutint avec une habileté profonde; lui qu'elle députe une seconde fois auprès du même Maxime : moins heureux dans cette ambassade, Ambroise n'y avait pas sait preuve de moins de zèle et de moins de courage. Appui de ses princes, il était en outre leur guide spirituel. Quand Gratien va combattre les Goths et rejoindre son oncle Valens, qui était arien, saint Ambroise compose

pour lui le traité *De la foi*, quoiqu'il évitât de se mêler aux discussions théologiques, « aimant mieux, dit-il, exhorter à la foi que disputer sur la foi. »

Nous avons vu en quelque sorte agir saint Ambroise; il le faut maintenant étudier dans ses écrits, et considérer le docteur après avoir admiré l'évêque.

Malgré la réserve qu'avait mise saint Ambroise dans le traité De la foi, qu'il avait adressé à Gratien, la doctrine en avait été attaquée. Pour la défendre, l'évêque de Milan composa les trois livres Sur le Saint-Esprit, et le livre De l'incarnation. Ces éclaircissements mêmes ne le mirent point à l'abri de tout reproche. Saint Jérôme l'accusa de soulever, dans le traité Du Saint-Esprit, quelques opinions qui touchent à l'erreur. Ces reproches pouvaient n'être pas sans quelque justice, car saint Ambroise, bien que dans ces différents traités il s'attache surtout, selon le génie de l'Occident, à confirmer les mystères par la tradition et par les témoignages des Écritures, n'est cependant pas tout à fait exempt de cette disposition particulière aux Grecs, et qu'il avait contractée dans leur commerce, d'incliner au sens allégorique. Ses commentaires des Écritures sacrées, sur l'Éden, sur Caïn et Abel, sur Noé, sur Abraham, sur Isaac, sur la Mort, sur Élie et sur le Jeune, sur la Fuite du monde; ses Livres

sur Jacob et la vie bienheureuse attestent manifestement l'imitation d'Origène.

Mais s'il se trompe dans l'interprétation mystique de l'Écriture, Ambroise est un grand maître dans la science de la vie chrétienne; en lui nous voyons commencer cette direction des consciences, que l'Église latine a beaucoup mieux connue que l'Église grecque. Moraliste sage et profond, ferme et habile conducteur des âmes, sa parole douce et touchante avait un charme particulier. De toutes parts, les vierges accouraient pour l'entendre; d'Afrique même elles venaient. Cet empressement ne doit pas surprendre. La prédication et l'éloge de la virginité étaient le texte favori de l'éloquence et des travaux de saint Ambroise. Le premier de ces ouvrages, le traité Sur les vierges est comme un hymne à la virginité: « L'état le plus pur sur la terre, la plus heureuse condition est celle d'une vierge. » Saint Ambroise, après avoir tracé d'une manière vive et brillante ce tableau plein de grâce et de fraîcheur, finit par de sages conseils, en recommandant aux jeunes filles d'imiter les abeilles, qui, laborieuses et chastes, ne connaissent point l'hymen, et se nourrissent de rosée.

Le second ouvrage est intitulé: De la virginité. Cet ouvrage va plus loin que le premier. Dans le traité Des vierges, saint Ambroise, tout en recommandant la chasteté, ne s'était point prononcé contre le mariage; il n'a pas ici la même réserve. Son premier ouvrage avait excité quelques plaintes: on l'accusait, sinon de proscrire le mariage, d'en détourner du moins. Ces plaintes semblent avoir moins refroidi qu'enflammé son zèle pour le célibat, et il y répond avec quelque vivacité.

Rattachons au même sujet un traité Sur les veuves, adressé à une veuve, d'abord inconsolable, et qui songeait à se remarier. Ambroise ne lui interdit pas absolument les secondes noces; mais il ne les approuve point; son avis, du reste, est un conseil, et non une défense.

Remarquons comment par une nuance légère, mais vraie, Ambroise concilie la sagesse et l'austérité dans ses conseils sur la fidélité à un premier mariage; il est près de Tertullien, et pourtant il ne tombe point dans ses exagérations; remarquons aussi comme insensiblement les esprits ont incliné vers une sévérité plus grande. Et ici, il faut bien se garder d'imputer aux écrivains chrétiens ce qui est l'œuvre de leur temps, qu'ils ont suivi aussi souvent qu'ils l'ont guidé. Si les âmes se détachent ainsi du monde; si l'on se réfugie dans les cloîtres et dans le sanctuaire; si l'on préfère aux devoirs et aux douceurs du mariage la sécurité et l'isolement du célibat, tout l'honneur n'en est point à l'éloquence des Pères; le malheur des temps, le désenchantement de la vie y sont pour beaucoup. Que de vides, en effet alors, et de calamités dans le monde! et ne faut-il pas admirer cette force nouvelle de l'âme qui se crée, au milieu de ces ruines et de ces désolations, un asile où, retirée et élevée au-dessus des orages passagers de la terre, elle échappe aux misères matérielles ainsi qu'aux tristesses morales?

Après avoir tracé pour les vierges les règles de la vie chrétienne, saint Ambroise rédigea, sous le titre d'Offices, le code des devoirs du prêtre. Ce mot d'Offices rappelle tout d'abord l'ouvrage que Cicéron a composé sous le même titre. La ressemblance n'est pas seulement dans le mot, elle est dans les choses; et, au début, saint Ambroise ne se défend pas d'une imitation, qui est d'ailleurs manifeste. Mais si les ressemblances sont nombreuses, les différences le sont plus encore; et le point de départ comme le but est entièrement différent. Cicéron, en effet, écrit pour tous les hommes; sans exclure qui que ce soit de ses préceptes, Ambroise écrit plus particulièrement pour les ministres des autels. En concentrant ainsi les devoirs, il les fortifie; il ne conseille plus seulement des vertus, il les impose; et les vertus mêmes qui deviennent ainsi des obligations, il les rend plus étroites. Marquons les différences dans les rapports mêmes. Comme Cicéron, saint Ambroise reconnaît quatre vertus

principales: la prudence, la justice, la force et la tempérance; mais en les adoptant, il les transforme. La prudence, chez lui, est la bonne direction de la science, aboutissant à Dieu; la justice n'est plus la simple notion du tien et du mien, c'est la justice universelle; mieux que cela, c'est la piété envers Dieu, envers la patrie, envers les parents, envers tous les hommes. Mais la justice même, ainsi devenue chrétienne, est encore incomplète; il faut mieux; où s'arrêtait la sagesse païenne, le christianisme a placé une vertu nouvelle, la charité. C'est ici, entre Cicéron et saint Ambroise, disons mieux, entre le monde ancien et le monde chrétien, la grande différence et la grande supériorité du dernier : sur cette vertu nouvelle et si féconde, Ambroise s'étend avec complaisance. Au tableau qu'il en trace, au devoir qu'il en fait, on reconnaît l'évêque qui, pour racheter des captifs, ne craignit pas de vendre les vases du sanctuaire. Aux yeux de saint Ambroise, du pauvre qui reçoit et du riche qui donne, l'obligé n'est pas le pauvre, l'obligé c'est le riche; car il reçoit du pauvre plus qu'il ne lui donne: il lui doit son salut, debitor salutis.

Cette tendresse pour les malheureux, elle éclate dans saint Ambroise, à toutes les pages. Nous verrons avec quelle éloquence les Pères grecs faisaient appel aux riches en faveur des pauvres. Ni Grégoire, ni Basile ne surpassent pourtant Ambroise dans les vives peintures des souffrances de l'indigent, de la dureté des riches. Écoutez ces paroles tirées du livre Sur Naboth : «L'histoire de Naboth est vieille, quant au temps; mais elle est habituelle; elle est d'aujourd'hui. Quel est, en effet, le riche qui ne convoite point chaque jour les biens d'autrui? Quel est l'opulent qui ne s'efforce pas de chasser le pauvre du petit champ qu'il possède, et d'expulser l'indigent des confins de la terre léguée par ses aïeux? Qui donc se contente de ce qu'il a? Quel est le riche qui n'a point l'es. prit tourmenté des possessions voisines? Il n'est pas né un seul Achab; et ce qui pis est, chaque jour, Achab renaît, et ne meurt jamais dans le siècle. Pour un qui tombe, il s'en élève plusieurs. Il n'y a pas que Naboth le pauvre qui ait été mis à mort; chaque jour Naboth est opprimé, chaque jour le pauvre est tué.... Jusqu'où étendrez-vous, ô riches, vos passions insensées? Est-ce que vous habitez seuls sur la terre? Pourquoi chassezvous celui qui, comme vous, a part à la nature? pourquoi en voulez-vous être les possesseurs absolus? La terre a été établie pour tous les pauvres et pour tous les riches en commun. Pourquoi donc, ô riches, vous appropriez-vous seuls le droit de la posséder? Elle ne connaît pas de riches, la nature qui nous enfante tous pauvres. Elle nous met au jour, et nus, et manquant de nourriture, de boisson, de vêtement; la terre

reçoit nus ceux qu'elle crée; elle renferme dans un tombeau les confins des possessions. Un tertre étroit suffit et au riche et au pauvre. La nature nous crée donc tous semblables; elle nous renferme tous semblables dans le sein du sépulcre. Qui donc discernera les figures des morts? Ouvrez la terre, et si vous le pouvez, reconnaissez le riche. Ensuite, remuez un peu le tombeau, et dites-nous si vous distinguez le riche du pauvre; oui peut-être, à cette seule différence, qu'en mourant, le riche avait plus à perdre. » Et dans le même livre Sur Naboth : « Vous revêtez les murs, et vous mettez à nu les hommes. Un homme nu crie devant votre maison, et vous l'oubliez. Un homme nu crie, et toi, tu t'inquiètes de quels marbres tu couvriras tes parvis. Un pauvre demande de l'argent, et n'en reçoit pas; un homme demande du pain, et ton cheval broie l'or sous ses dents. Quel jugement tu te prépares, ô riche! Le peuple a faim, et tu fermes tes greniers, toi; il est en ton pouvoir de sauver de la mort tant de personnes, et tu ne le veux pas; et pourtant une seule gemme de ton anneau pourrait conserver la vie de tout un peuple. »

Telle est la vivacité de saint Ambroise, quand il plaide pour le pauvre. Cette vivacité, il faut le reconnaître, l'emporte quelquefois un peu loin. C'est ainsi que dans les *Offices*, oubliant la distinction, très-bien établie par Cicéron et consacrée.

par le droit romain, entre les choses qui sont naturellement communes à tous les hommes et celles qui ne le sont pas, et partant de cette idée que la nature aurait tout donné à l'homme en commun, et Dieu ordonné à chaque chose de naître, afin que ce qui était produit fût commun à tous, il arrive à cette conclusion : que le droit commun, c'est la propriété commune, et le droit privé, l'usurpation. Il ne faut pas l'oublier, du reste : cette vivacité de zèle avait dans la religion même son préservatif. Si la charité est un devoir pour le riche, si les biens ne sont qu'un dépôt entre ses mains, ce dépôt, c'est Dieu qui l'y a mis, c'est à lui qu'il en doit et qu'il en rendra compte; l'insensibilité du riche n'autorise pas la révolte du pauvre: entre eux, le ciel est juge.

Nous avons examiné saint Ambroise sous des faces diverses; il nous reste, pour achever de le peindre, à le montrer comme orateur, et principalement comme panégyriste. L'oraison funèbre, dans saint Ambroise, est double; elle est, si je puis dire, domestique et historique, consacrée à exprimer des regrets de famille ou à déplorer des calamités publiques. Parlons d'abord de la première. Saint Ambroise a fait deux oraisons funèbres sur la mort de son frère, Satyrus, ou plutôt une seule oraison partagée en deux livres; le second de ces deux livres est plutôt une homélie sur la foi, à l'occasion même de

la mort de Satyrus, qu'une oraison funèbre; nous nous arrêterons donc principalement au premier livre, ou pour parler plus exactement, à la seule oraison funèbre. Le jour qui suivit immédiatement la mort de Satvrus, saint Ambroise apporta luimême, dans son église, le corps de son frère. L'exorde, simple et vif, est pris de cette circonstance: « Nous venons, mes frères, d'amener à l'autel du sacrifice, la victime qui m'a été demandée, victime pure, agréable à Dieu, Satyrus, mon guide et mon frère. Je n'avais pas oublié qu'il était mortel. Bien loin donc de me plaindre, je dois à Dieu des actions de grâces; car j'avais toujours souhaité que dans les malheurs qui devaient menacer l'Église ou ma personne, l'orage tombât plutôt sur moi et sur ma famille. Grâces donc soient rendues au Seigneur, puisque, dans l'alarme universelle où nous jette la crainte des barbares qui remuent de toutes parts, j'ai satisfait à la commune affliction par mes chagrins particuliers; et que j'ai seul été frappé, quand j'avais à craindre pour tous; et daigne le ciel agréer ma douleur, en échange de la douleur publique! »

Ce sentiment patriotique, saint Ambroise y revient encore dans le cours de cette oraison funèbre, et on le retrouve souvent dans ses autres ouvrages; ce lui est un trait particulier; il est, si je puis ainsi parler, le plus romain des Pères de l'Église; il a l'âme de l'ancienne Italie ainsi, dans ses Offices, adoptant la classification de Cicéron, dans l'ordre de nos devoirs, après avoir mis au premier rang ce mot : Dieu, que la morale païenne ne connaissait pas, il place immédiatement, après et avant la famille, la patrie. Les autres Pères latins, sans doute, ne sont pas insensibles aux malheurs de Rome; mais ils n'ont pour elle qu'une pitié chrétienne, et non patriotique : Jérôme et Augustin se résignent assez facilement à la chute de Rome. Revenons à Satyrus.

Saint Ambroise, après ce premier épanchement de la douleur, réveille les grandes idées chrétiennes de l'immortalité : « L'espérance des gentils, c'est que la mort fasse cesser tous les maux; quant à nous, qui avons une plus généreuse espérance, nous avons une plus facile et plus pieuse consolation; nous ne perdons pas, nous envoyons devant nous ceux qui nous quittent; nous donnons, non pas des victimes à la mort, mais des citoyens à l'éternité. Donc, arrêtons nos pleurs. » Mais le chrétien fait vainement violence à sa douleur; le frère reparaît dans l'évêque, et par un mouvement qui part de l'âme, il s'écrie bientôt : « Mais comment, hélas! la source en pourrait-elle tarir, quand à votre nom seul, ô mon frère, je sens qu'elle se rouvre; quand tout me ramène à votre souvenir; quand votre image, profondément gravée dans mon cœur, est sans cesse présente à mes yeux? A tous

les moments, je vous vois, je vous parle, je vous serre dans mes bras. Durant le silence des nuits, sous la clarté du ciel, j'entends les paroles de consolation que vous m'adressez. La nuit, dont l'approche m'était importune, le sommeil luimême à qui je reprochais de rompre nos entretiens, ils me sont chers maintenant, parce qu'ils me rendent à moi. » Puis, s'oubliant lui-même pour parler à leur sœur commune, à cette sœur, qui est à Rome, solitaire et affligée, il ajoute : « Encore trouvé-je, moi, quelque relâche à ma douleur, dans l'exercice de mes devoirs, dans les travaux du saint ministère; mais elle, notre pieuse sœur, que deviendra-t-elle? Console-la, ô toi qui peux pénétrer dans son âme. » Enfin, l'orateur triomphant de sa douleur par sa foi, termine ce discours par un chant de victoire; ses dernières paroles sont un hymne: « Mon âme est impatiente de quitter ce monde, de voir tes noces, ô Jésus! ces noces dans lesquelles ton Épouse est conduite en triomphe de la terre au ciel; de voir ses lits ornés de roses, de lis et de couronnes! Et quelle autre noce est ainsi parée du sang des martyrs, des lis des vierges et des couronnes des pontifes? »

Ambroise, nous l'avons dit, a donné à l'éloge funèbre un caractère nouveau. Cette oraison, dans les premiers siècles de l'Église, était surtout consacrée à honorer des vertus chrétiennes,

simples et modestes. Si elle avait un côté historique, ce n'était qu'accidentellement. Sans doute, dans l'éloge d'Athanase, dans l'éloge de Césaire, Grégoire de Nazianze touche à deux grands événements, l'arianisme et la persécution de Julien, événements politiques en même temps que religieux; mais ce n'est là qu'une vue, pour ainsi dire, ouverte sur l'histoire, et que bientôt l'orateur abandonne pour se renfermer dans un cercle, en quelque sorte, intime. Saint Ambroise, lui, transporta hardiment l'oraison funèbre dans le champ de l'histoire. Ses sujets, il est vrai, l'y introduisaient naturellement. Les funérailles qu'il célèbre; ce sont des funérailles de princes, d'empereurs. Si l'autorité, ou plutôt la majesté des princes, gagna dans l'imagination des peuples à cette consécration que la religion donnait à leur vie comme à leur mort, la religion elle-même y trouva une source nouvelle d'inspirations; elle en fit le texte éloquent, où elle étala la vanité des grandeurs humaines, et dans un dernier hommage rendu à la puissance, lui donna, ainsi qu'à tous les chrétiens, un solennel enseignement. L'oraison funèbre devint ainsi une décoration du pouvoir et une des pompes de l'Église.

Deux des oraisons funèbres de saint Ambroise offrent surtout à un haut degré un caractère et un intérêt historiques; ce sont : la Consolation sur la mort de Valentinien et l'Éloge de Théodose.

Valentinien avait été tué à Vienne, sur les bords du Rhône, en 391, par quelques-uns de ses gardes : il n'avait guère que vingt ans. Saint Ambroise prononça son oraison funèbre, dans la chaire de Milan, en présence des sœurs de cet infortuné prince. Dans cette oraison funèbre, où l'orateur était réduit à louer dans le prince qu'il regrette les vertus privées plus que les talents d'un empereur, l'espérance plus que les fruits, saint Ambroise a des traits touchants. Il retrace avec émotion les adieux que lui avait adressés Valentinien expirant; puis par un rapprochement bien naturel, il unit dans ses éloges et ses regrets Gratien à Valentinien : « Heureux l'un et l'autre, si mes prières sont exaucées, tous les jours vous serez présents à ma pensée; dans tous mes entretiens votre éloge viendra se placer sur mes lèvres; toutes mes nuits vous apporteront le tribut de mes prières : votre nom sera mêlé à toutes nos offrandes. Si jamais je vous oublie, ô couple sacré, ô âmes pacifiques et saintes! que ma langue desséchée s'attache à mon palais. » Puis par un mouvement pathétique, emprunté aux Écritures : « Comment, s'écrie-t-il, tous les deux ont-ils péri? comment sont morts les puissants? ô Gratien! ô Valentinien! princes chers à mes yeux et à mon cœur, que vos morts sont pressées! que vos cercueils sont proches l'un de l'autre! ô Gratien! ô Valentinien! princes

chers à tous les yeux comme à tous les cœurs, avec quelle promptitude la mort a frappé ses coups et rapproché vos tombeaux! » Et dans des regrets qu'il prolonge, saint Ambroise rappelle, avec un charme attendrissant, son dévouement à ces jeunes princes; avec une réserve délicate, les services qu'il a pu leur rendre, et l'attachement qui de leur part en fut le prix. C'est au milieu de beaucoup de traits, que le goût ne saurait approuver, l'intérêt de ce discours; ce sera aussi celui de l'oraison funèbre de Théodose, que l'intervention personnelle de l'orateur: la vie politique de saint Ambroise, ou plutôt son rôle de grand évêque, sert merveil-leusement en lui le panégyriste.

L'éloge de Théodose présentait à l'orateur une riche matière, si riche qu'au premier coup d'œil le talent de saint Ambroise en paraît plutôt accablé que soutenu. Toutefois, si l'on y regarde de plus près, on reconnaîtra que l'évêque de Milan n'a point été au-dessous de son sujet; il ne le domine pas, mais il l'égale. Il est vrai qu'il y montre le chrétien plus que l'empereur; qu'il rappelle les vertus plus que les combats; mais cela même, si je ne me trompe, fait le mérite de son discours. Tout l'intérêt du temps était là. Qui n'est ému, quand l'orateur rappelant cette grande expiation, que par sa bouche l'Église avait imposée à Théodose pour le massacre de Thessaloni-

que, et la soumission de ce prince à une pénitence publique qui, après tout, n'était qu'une publique satisfaction donnée à l'humanité, s'écrie : « Je l'aimais cet homme, parce qu'il recherchait plus les réprimandes que les flatteries : il a pleuré dans l'assemblée des fidèles, le crime que la faute des autres lui avait fait commettre; il n'a pas rougi de faire une publique pénitence, et depuis il n'a cessé de pleurer sa faute. Oui, je l'aimais cet homme de miséricorde, et parce que je l'aimais, je le conduirai dans la région des vivants, et ne l'abandonnerai point que, par mes pleurs, je ne l'aie introduit dans le repos, sur la montagne du Seigneur, là où la vie est immortelle, où elle est sans tristesse et sans douleur. » Puis associant l'Italie à ses regrets et à sa justice : « Ne craignez pas que ces restes d'un grand monarque passent sans honneur dans les lieux qu'ils doivent traverser: tels ne sont pas les sentiments de l'Italie, qui a vu les triomphes de Théodose et qui, deux fois affranchie de ses tyrans, honore l'auteur de sa liberté. Ainsi ne pense pas Constantinople, qui l'avait vu partir une seconde fois pour la victoire. Maintenant, il est vrai, elle attendait, avec le retour de son prince, des solennités triomphantes et des monuments de gloire. Elle attendait le maître du monde, suivi d'une armée vaillante, escortée de toutes les forces du monde soumis. Mais, aujourd'hui, Théodose revient plus puissant, revient plus glorieux, reconduit par la troupe des anges et suivi du chœur des bienheureux. » Cette traduction, nous n'avons pas besoin de le dire, est de M. Villemain.

Rassemblons les traits divers qui, comme écrivain et comme évêque, forment la physionomie particulière de saint Ambroise.

On a dû le reconnaître : saint Ambroise, au milieu des défauts de son siècle, au milieu de ses défauts particuliers, la diffusion, la recherche, les traits prétentieux, le mauvais goût enfin, a la qualité qui fait le grand orateur, la sensibilité. S'il n'offre aucun de ces grands mouvements qui frappent dans Tertullien, ou de ces vives images et de ces pittoresques expressions qui se trouveront dans Jérôme et dans Augustin, il a une tendresse de sentiments qui touche l'âme, et la dispose au recueillement; son style est agréablement tempéré. Il n'a ni l'élégance travaillée des écoles gauloises, où cependant il avait étudié, ni la rudesse originale du style africain. Son mérite, selon nous, est dans la variété et la souplesse d'une imagination plus habile à profiter des ressources étrangères, que forte par elle-même et féconde; d'une diction, souvent suave et harmonieuse, mais d'une harmonie qui vient plus de la douceur et du calme de la pensée, que du nombre et de la pureté des expressions. Ambroise a d'ailleurs un mérite particulier : le premier des écrivains

latins ecclésiastiques, il unit en lui le génie romain et le génie grec; il se teint des couleurs empruntées à l'Orient; il a des reflets de Platon et de saint Basile : il forme évidemment une transition entre l'Église latine des premiers siècles et l'Église latine du 1ve et du ve siècle. Il n'a plus pour la littérature profane le superbe dédain de Tertullien; il aime au contraire à en rappeler les souvenirs et les pensées; on peut même lui reprocher, et saint Jérôme l'a fait, de n'avoir point assez fondu en une seule nuance, qui lui fût propre, ces teintes différentes et quelquefois disparates. Ambroise, bien qu'il ait d'éclatants mérites, ne présente donc pas, comme écrivain, une physionomie profonde et distincte. Mais si l'écrivain s'efface quelque peu, l'évêque se montre avec un caractère singulièrement haut et puissant.

Au premier coup d'œil, cette grandeur ne paraît pas. Les qualités d'Ambroise sont si unies, si solides et en même temps si naturelles, qu'il faut la chercher, cette grandeur, plutôt qu'elle ne se découvre d'abord. Ainsi, contre l'arianisme, Ambroise a fait autant qu'Athanase; mais sans moins de fermeté, il l'a fait avec moins de bruit. Assurément, dans ses résistances diverses, Athanase ne franchit jamais la limite où la hardiesse serait la révolte; cependant, on reconnaît en lui, tout prévoyant et arrêté qu'il est, cet esprit grec

qu'anime et qu'exalte la lutte : Athanase est l'athlète invincible d'une croyance; est-il toujours le chef modéré et prudent du peuple chrétien? Je ne l'oserais assurer. Comme Athanase, Ambroise a son église à défendre contre les ariens; mais, quel que soit le danger qui le menace, il reste à son poste, exemple admirable de vigueur tout ensemble et de modération. Athanase au contraire s'éloigne. Jusque-là, l'évêque n'avait eu, pour ainsi dire, qu'un troupeau à conduire chrétiennement; de ce gouvernement, saint Ambroise fait une société civile à laquelle il donne un guide temporel en même temps qu'un guide spirituel : l'Italie désormais peut se passer d'un empereur; elle a un chef : saint Ambroise prépare Grégoire le Grand.

## CHAPITRE XI.

SAINT JÉRÔME.

Cette dernière majesté que l'empire devait à Théodose, ne se soutint pas après lui; ce que sa main puissante avait réuni, se sépara; les hommes, les peuples durent donc songer eux-mêmes à leur sûreté. Il se fait alors, en effet, dans le monde romain, en même temps qu'une dispersion effroyable, un singulier travail de recomposition sociale. Les différentes parties de l'empire tombent et se détachent de Rome; les Goths, les Alains, les Vandales, prennent possession de l'Italie; Rome, elle-même, va devenir leur proie; l'empire se dissout; mais dans cette confusion et cette épouvante, la société trouve où se reconnaître et se rassurer. Les monastères se bâtissent, se multiplient, s'organisent pour recevoir les débris épars du monde romain; dans leur enceinte, ou autour d'eux, se forment par groupes, et sous une discipline nouvelle, discipline de l'âme tout à la fois et du corps, des associations civiles et religieuses où le travail doit avoir sa place à côté de la prière, et contenir, régler ce que la vie contemplative et ascétique, livrée à elle-même, aurait offert de dangereux. Le législateur de cette société encore irrégulière, de ces couvents qui deviennent comme autant de petites patries, ce sera un génie libre et fier, ce sera Jérôme.

Jérôme naquit, vers l'an 331, à Stridon, sur les confins de la Dalmatie et de la Pannonie : origine un peu barbare, à laquelle il attribuera luimême quelques-unes des vivacités de sa pensée et de son caractère. Sa famille était riche; elle lui fit donner une brillante éducation. Il vint à Rome étudier sous les maîtres les plus habiles, sous Donat le commentateur de Virgile, et sous Victorin, rhéteur éloquent et célèbre par sa conversion au christianisme. Rome était alors pleine de séductions auxquelles n'échappa pas la jeunesse de Jérôme. Une plume illustre, la plume de M. de Chateaubriand, a rapproché et poétiquement retracé cette vie de plaisirs et d'étude que menaient alors, à Rome, trois jeunes gens qui devaient être plus tard trois Pères de l'Église.

Contre le tourment de l'âme et le dégoût du monde, le premier remède de Jérôme fut l'étude : il voulut commenter le prophète Abdias; mais l'étude étant impuissante à calmer les vivacités de son âge et de son imagination, il eut recours aux voyages. Il quitta donc Rome pour Aquilée, au-

jourd'hui obscur village, alors ville florissante; puis il passa dans les Gaules. Il visita Toulouse, Bordeaux, Autun, Trèves, et sut témoin des ravages qu'y firent les barbares. La Gaule ne le retint pas longtemps toutefois: l'Orient sollicitait son ardente imagination. Il se rendit en Syrie avec un prêtre d'Antioche, Évagre. Évagre possédait aux environs d'Antioche un village appelé Maronie; Jérôme s'y retira d'abord; puis cette solitude ne lui paraissant plus assez profonde, il choisit, pour s'y ensevelir, les déserts de Chalcis, sur les confins de la Syrie, que, plus tard, il échangea pour Bethléem.

Enchanté du bonheur qu'il y trouvait, il convie ses amis à venir le rejoindre; il écrit à Héliodore pour l'engager à rompre tous les liens qui peuvent l'attacher au monde, liens de famille et de devoirs; et dans son enthousiasme pour le désert, il s'écrie : « Que faites-vous dans le monde, ô mon frère, vous qui êtes plus grand que le monde? Jusques à quand demeurerezvous à l'ombre des maisons? jusques à quand serez-vous renfermé dans des villes d'où s'élève une noire fumée? Croyez-moi, il me semble être ici comme dans un nouveau jour. Délivré du poids accablant de mon corps, je prends un essor plus libre pour m'élancer dans une région pure et sans nuage. » Dans le désert qu'il célébrait ainsi, où il appelait ses amis, Jérôme ne

trouvait pas cependant toujours le calme qu'il y avait espéré, et qu'il leur promettait. Deux passions de sa jeunesse l'y assiégeaient, les voluptés de Rome et les souvenirs de la poésie. Vainement par la fatigue de l'étude, il apprenait l'hébreu; par le travail des mains, par les austérités de jeune, essayait-il de dompter les révoltes de son corps et de son imagination; tout y était impuissant : « Oh! combien de fois, depuis que je suis venu fixer ma demeure au désert, dans cette vaste solitude qui, dévorée par des chaleurs sans relâche, ne présente aux solitaires qui l'habitent que les plus sauvages aspects, combien de fois, en imagination, me suis-je cru transporté au sein de Rome et de ses voluptés! plongé que j'étais dans un abîme d'amertumes, je me laissais tomber au fond de ma cellule solitaire. Un rude sac couvrait mon corps hideux; ma peau noircie, desséchée, me donnait la figure livide d'un esclave. Tout le jour dans les larmes, dans les gémissements; et si, durant la nuit, le sommeil, en dépit de toutes mes résistances, venait parfois fermer ma paupière, à peine avais-je la force de soutenir mon corps qui retombait sur une terre nue. Eh bien, ce même homme qui, pour éviter les feux de l'enfer, s'était de lui-même condamné à s'ensevelir dans une espèce de prison, où, pour compagnie, il n'avait que les bêtes féroces et veni-

meuses, son imagination le transportait parmi les danses des vierges romaines. Sous un visage défait, abattu par un jeûne opiniâtre, et dans une chair déjà morte avant sa destruction, brûlait une âme pleine de coupables souvenirs et agitée de désirs et de regrets. Implorant du secours et ne sachant plus où trouver un asile contre moi-même, j'allais et venais; épuisé, je tombais aux pieds de la croix, baigné de mes pleurs qui coulaient à grands flots, et que j'essuyais de mes cheveux : par les plus rudes austérités, je luttais contre les révoltes de ma chair. Je me souviens d'avoir passé souvent les nuits à crier et à me frapper la poitrine, jusqu'à ce que le Seigneur, dissipant la tempête, eût rendu le calme à mes sens. Cependant, je n'approchais de ma cellule qu'avec effroi, comme si elle eût connu mes pensées; et, m'armant contre moimême de courroux et d'indignation, j'allais m'enfoncer dans le plus profond de ma solitude. D'autres fois, égaré sur la cime des montagnes, perdu dans les obscurités du vallon, ou dans les antres des rochers, c'est là que je priais, là que je domptais une chair criminelle. Quand mes larmes avaient coulé en abondance; quand mes yeux s'étaient longtemps reposés sur le ciel, plus d'une fois aussi il m'est arrivé de me croire transporté parmi les chœurs des anges. » Les voluptés de Rome ne le troublaient pas seules; une autre enchanteresse, la poésie, venait aussi lui apparaître, et excitait en lui des scrupules et des extases qui allaient jusqu'à la vision; laissons-le parler : « Il y a plusieurs années, je quittai patrie, père, mère, sœur, parents, dans l'intention d'aller à Jérusalem pour y servir Dieu; je n'emportais avec moi que les livres que j'avais amassés à Rome avec beaucoup de soin et de travail, et dont je ne pouvais me passer. Tel était alors l'excès de ma misère : je jeûnais pour lire Cicéron. Après de longues et de fréquentes veilles, après des torrents de larmes, que le souvenir de mes premières fautes faisait couler de mon cœur, je me mettais à lire Platon; et lorsque, rentrant en moi-même, je commençais la lecture de quelques-uns de nos prophètes, leur style inculte me rebutait. Séduit et trompé ainsi par les artifices de l'ancien serpent, j'eus une fièvre qui pénétrant jusqu'à la moelle des os de mon corps épuisé par de continuelles austérités, et me tourmentant nuit et jour avec une violence incroyable, me dessécha au point de n'avoir plus que les os. Le principe de la vie était à peine soutenu en moi par un reste de chaleur, qui se faisait reconnaître à quelques battements de mon cœur. Tout à coup, il me survint un ravissement; je me vis transporté en esprit devant un tribunal. Là, ébloui de l'éclat qui jaillissait du trône où le juge était assis, je

tombai prosterné contre terre, n'osant seulement pas lever les yeux, quand, interrogé sur ma profession, je répondis : Je suis chrétien.—Tu mens, me répliqua le juge; tu n'es pas un chrétien, mais un cicéronien. Je n'avais rien à répondre. Muet, déchiré par les remords de ma conscience, je n'avais de force que pour pousser de profonds gémissements. Ayez pitié de moi, Seigneur! c'étaient là les seules paroles que je pusse faire entendre. A la fin, on demanda ma grâce en faveur de ma jeunesse; on promit pour moi que je ne lirais plus aucun des auteurs profanes; je le promis moi-même avec serment : on me remit en liberté. Revenu à moi, je me retrouvai sur la terre, les yeux baignés de larmes qui coulaient si abondantes, que les assistants s'en étonnèrent, et purent aisément reconnaître combien j'avais en à souffrir. » Telles étaient ces luttes de Jérôme, qui aboutissaient à des visions extatiques. Jérôme tint parole. « Vous le savez, écritil plus tard, il y a plus de quinze ans qu'il ne m'est tombé dans les mains un Cicéron, un Virgile, aucun auteur profane; et si parfois, dans mes conversations, il s'en rencontre quelque passage, ce n'est qu'un songe d'autrefois qui a laissé dans la mémoire une idée confuse. »

D'autres soucis venaient encore troubler sa solitude. Les controverses religieuses, et principalement la question des hypostases, avaient pé-

nétré dans les solitudes de Chalcis, et causé parmi les moines une agitation et une curiosité de demandes qui fatiguaient Jérôme; il ne dissimula pas assez son mépris pour ces turbulents solitaires, et bientôt leurs menaces et leurs persécutions le décidèrent à quitter le désert. Il revint à Antioche, auprès de son ami Évagre. C'est là que, malgré ses scrupules et sa résistance, il fut ordonné prêtre par Paulin d'Antioche. Il alla ensuite à Jérusalem visiter les lieux saints; puis, il se rendit à Constantinople, où il entendit Grégoire de Nazianze. Rome enfin le revit : le pape Damase l'y avait appelé pour l'aider à régler les affaires d'Orient et d'Occident. A Rome, Jérôme, avec d'illustres amitiés, retrouva des inimitiés nombreuses qui l'y avaient précédé, et que sa présence ne devait pas calmer, non plus que l'honneur que lui avait fait le pape Damase. Damase mourut, et son successeur n'eut pas pour Jérôme la même déférence. La malveillance en profita; il y eut contre Jérôme un soulèvement général. Ses censures trop vives contre quelque prêtres étaient le motif de ces inimitiés; en voici les prétextes.

Jérôme était lié avec les femmes les plus illustres de Rome, avec les descendantes des Fabius, des Paul Émile et des Scipions. Cette familiarité spirituelle fut calomniée. Longtemps Jérôme se contenta de repousser avec indignation ces attaques de la malveillance; à la fin, si prêt, si ardent qu'il fût à la lutte, tant de haine et d'injustice le lassa. Il prit le parti de quitter Rome. Le désert sans doute aussi le rappelait. Dans Rome, il était à l'étroit, et ses yeux ne pouvaient oublier ce ciel de l'Orient qu'ils avaient vu. En partant, il laissa ces adieux éloquents, qui seraient en même temps, s'il en avait besoin, une éclatante justification:

« Noble Asella, c'est ainsi que je vous écris à la hâte, au moment de m'embarquer, triste, les yeux baignés de larmes. Insensé que j'étais! je voulais chanter le cantique du Seigneur sur une terre étrangère, et j'ai abandonné le mont Sinaï pour les vaines espérances de l'Égypte. Je ne me souvenais plus du voyageur de l'Évangile qui, à peine sorti de Jérusalem, tombe dans les mains des voleurs qui le dépouillent, l'accablent de coups et le laissent pour mort. Saluez Paule et Eustochia, mes filles en Jésus-Christ; saluez Albina leur mère, et dites-leur: Nous serons tous un jour devant le tribunal de Dieu, où chacun comparaîtra avec ses œuvres. Adieu, modèle de la plus pure vertu; souvenez-vous de moi, et, par vos prières, apaisez les flots sur ma route. »

Parti de Rome, Jérôme ne se rendit pas de suite dans la solitude qu'il ne devait plus quitter. Mais, comme pour dire un dernier adieu au monde, et épuiser cette inquiétude qui ne l'abandonnait jamais entièrement, il visita l'île de Chypre, Antioche, Jérusalem, l'Égypte: Bethléem fut enfin le terme de sa course.

ll n'y fut pas longtemps seul. Quelques-unes de ces illustres femmes qui l'avaient connu à Rome, l'y rejoignirent, poussées moins encore par le besoin qu'elles avaient de sa parole, que par le désir qui saisissait les plus belles âmes de chercher dans la solitude un abri contre les tristesses et les ruines d'un monde qui s'écroulait : telles furent Paula et sa fille Eustochia. Paula bâtit un monastère pour les hommes et trois monastères pour les femmes; Jérôme en eut la direction. Les monastères prennent en ce moment un caractère grave et nouveau. Ce n'est plus seulement le besoin d'une vie ascétique, plus rigoureuse, le désir enthousiaste de la solitude qui poussent tout un peuple d'hommes et de femmes à se séparer de la société. Les monastères ne sont plus un isolement, mais le germe d'une société nouvelle qui se forme au milieu des morcellements de la société ancienne. Quel trouble, en effet, dans le monde! et dans un seul empire, que d'empires s'écroulent! Du fond de sa solitude, Jérôme contemple et décrit avec une pittoresque imagination et tout ensemble une remarquable exactitude historique, ces catastrophes contre lesquelles le désert même

n'était pas un sûr asile : « D'une extrémité du monde à l'autre, l'empire s'écroule. L'Orient semblait être à couvert de ces malheurs; et voilà que pendant le cours de l'année qui vient de s'écouler, des loups sortis, non de l'Arabie, mais du milieu des rochers les plus reculés du Caucase, sont venus fondre sur ces vastes provinces avec la rapidité du torrent. Que de monastères sont devenus leur proie! Que de fleuves ils ont teints de sang humain! Antioche assiégée par eux, toutes les villes que baignent l'Halis, le Cydnus, l'Oronte et l'Euphrate, menacées par les armes; des troupeaux de captifs emmenés loin de leur pays; l'Arabie, la Phénicie, la Palestine, l'Égypte, muettes d'épouvante; » et ailleurs, il peint « ces barbares qui, montés sur de légers chevaux, paraissent en mille endroits à la fois, portant partout le carnage et la consternation. » La Gaule qui est plus particulièrement exposée à leur fureur : « Une prodigieuse multitude de nations cruelles et barbares s'est emparée de toutes les Gaules. Tout ce qui est entre les Alpes et les Pyrénées, entre l'Océan et le Rhin, a été en proie aux Quades, aux Vandales, aux Sarmates, aux Alains, aux Gépides, aux Hérules, aux Saxons, aux Bourguignons, aux Allemands et aux Pannoniens, qui en ont fait un vaste théâtre de deuil. Mayence, cette ville autresois si considérable, tombée en leur pouvoir, a été ruinée de fond en comble; elle a vu égorger dans ses temples plusieurs milliers de ses habitants. Reims, cette ville si forte, Amiens, Arras, Térouenne, Tournay, Spire, Strasbourg, toutes ces villes sont aujourd'hui sous la domination des Allemands. Les barbares ont ravagé presque toutes les villes d'Aquitaine, de Gascogne et des provinces lyonnaises et narbonnaises. L'épée au dehors, au dedans la faim, tout conspire à leur ruine. » Rome elle-même n'échappa pas à ce désastre.

Où se réfugiaient alors ces restes de la fureur des barbares, ces débris du monde romain? Dans l'asile qu'avait préparé la piété des descendantes des Scipions et des Marcellus : c'était l'expiation de la conquête de l'univers ; ainsi se trouvaient sanctifiées les dépouilles opimes. Chaque jour donc arrivaient à Jérusalem les plus illustres familles, ainsi que les plus obscures ; confondues dans l'égalité du malheur et de la piété, elles venaient s'abriter à la crèche de Bethléem : les hôtes de ces monastères, c'étaient les débris d'un empire.

Si grand cependant que fût ce bruit d'un monde qui tombait avec tant de fracas, il ne pouvait effrayer la pensée chrétienne et la distraire de ses profondes et habituelles méditations sur les desseins de la Providence. Ce monde qui s'en allait, il avait été condamné; il devait faire place à un monde nouveau. Aussi, au mi-

lieu même de sa sympathie pour les malheurs qui accablent Rome, Jérôme ne se peut-il défendre d'une certaine joie : « Rome est devenue, pour la gentilité, une espèce de désert ; ces dieux qui recevaient les hommages des nations, n'ont plus d'asile que les greniers qu'ils habitent avec les oiseaux de nuit. L'étendard de la croix flotte avec honneur parmi nos légions; l'Égypte, devenue chrétienne, a consacré au vrai Dieu les dépouilles de Sérapis; Jupiter tremble pour ses autels. Peuplées de solitaires, l'Inde, la Perse, l'Éthiopie, répandent au loin de saintes colonies. L'Arménien a mis bas son carquois; les Huns font retentir leurs déserts du chant de nos cantiques sacrés. Les Gètes se rassemblent dans leurs tentes, comme en autant d'églises, pour chanter les louanges du Seigneur. » Ainsi Rome chrétienne s'élevait sur les ruines de Rome païenne et enivrée du sang des martyrs. Au sein de Rome, le christianisme obtenait des victoires qui lui devaient être plus chères. Dans cette même lettre, où il nous peint les progrès de l'Évangile chez les peuples barbares, Jérôme nous montre, dans la maison d'un pontife consacrée au culte des idoles, sa petite-fille faisant retentir le nom et la louange de Jésus-Christ; et au déclin des ans, le pontife, le grand-père aimant à tenir sur ses genoux sa jeune fille, vouée, par sa mère, à la virginité chrétienne! Aussi ailleurs, Jéròme, célébrant cette victoire, s'écrie-t-il, en s'adressant à Rome: « Et toi qui as effacé par la confession du nom de chrétien, le mot de blasphème que tu portais écrit sur ton front! cité puissante, maîtresse de l'univers, remplis tes destinées, justifie ce nom de Rome, c'est-à-dire, de force et d'élévation, en te montrant grande par tes vertus. Ton capitole n'est plus; les autels et les sacrifices de Jupiter sont détruits; pourquoi en retiendrais-tu le nom et les vices? »

Ce n'était point assez; il fallait de ces ruines faire sortir un monde nouveau; il fallait donner, non pas seulement à la société chrétienne en général, si dispersée elle-même et si troublée par les barbares, mais à chaque chrétien en particulier, une règle qui le pût guider dans cette confusion du monde. Les monastères avaient la leur; mais si vastes, si nombreux qu'ils fussent, les monastères n'abritaient pas et ne pouvaient abriter toute la famille chrétienne : si les vierges, si les veuves y entraient, l'enfant, la mère n'y pénétraient pas. Les instructions de Jérôme iront donc les chercher dans cette Rome désolée, dans ce monde condamné qu'ils n'ont pu quitter, et leur porter, avec les enseignements de la religion, les plus douces paroles de la tendresse chrétienne.

Jérôme a donné sur l'éducation des enfants, et des filles en particulier, des conseils empreints

du sceau de la plus profonde expérience, de la plus délicate sollicitude. Ses conseils sont simples d'ailleurs : marquer du cachet chrétien les premières pensées, les premiers travaux et même les premiers jeux de l'enfance; imprimer insensiblement, mais fortement dans son esprit et son âme, la croix du Christ, tel est tout le système d'éducation de saint Jérôme : « Car l'enfance est une nature molle et flexible; dans une rigole, l'eau suit le doigt qui la conduit; ainsi l'enfance suit, pour le bien comme pour le mal, la route qui lui est tracée. » Vaut-il mieux, pour la prémunir, initier la jeunesse au mal qu'elle rencontrera plus tard? Jérôme ne le pense point. « Il peut y avoir, dit-il, plus de vertu à mépriser la volupté qui est sous vos yeux; mais j'estime que la continence est mieux assurée, à ignorer ce que l'on doit chercher. » Ainsi ne pensait point le philosophe de Genève, alors que traçant le plan de sa chimérique éducation, il faisait de la connaissance du mal comme la condition de la pudeur et la sécurité de la vertu.

Si l'enfant, si la jeunesse ont besoin de conseils et de guides, il est, dans la discipline chrétienne, des âmes qui n'en réclament pas moins. La veuve chrétienne a des devoirs que ne connaissait pas le paganisme. Rester fidèle à la mémoire d'un époux, c'est le moindre de ces devoirs; elle se doit à elle-même, elle doit à la

15

religion un autre culte et plus difficile au milieu des périls auxquels elle peut être exposée, des révoltes ou des défaillances d'une chair qui, n'ayant plus l'innocence, doit conserver la pureté. Cette chair, toujours prompte à se ranimer, il la faut éteindre; éteindre par la solitude, par la mortification, par le jeûne, par la prière, par toutes ces pratiques qui sont le rempart de la fragilité et la garantie de la vertu chrétienne. Jérôme ne tarit pas sur ces préceptes qui forment comme un code aussi complet que sage de la conduite des veuves chrétiennes.

Mais, au milieu de ses sollicitudes pour l'enfance, la jeunesse et le veuvage, le soin et la prédilection en quelque sorte de Jérôme sont pour la vierge. C'est elle qu'il dirige, qu'il entoure de ses plus affectueux conseils; elle, dont, sous mille formes diverses, il a peint l'idéal pur et touchant. Reprenant en quelque sorte l'image déjà tracée si heureusement par Cyprien et par saint Ambroise, il y ajoute de nouvelles et charmantes couleurs. Dans cet amour de la virginité chrétienne, Jérôme ne sut pas s'arrêter, et l'éloge de cette vertu devient presque sous sa plume la condamnation du mariage; aussi eut-il, à cet égard, à se défendre d'accusations qui, pour vives qu'elles fussent, n'étaient pas sans fondement.

Ainsi, le travail des mains, les grands travaux

sur l'Écriture sainte, la direction des âmes, la discipline de la société chrétienne occupaient l'activité infatigable et le génie ardent de Jérôme. Au milieu des ruines qui s'amoncelaient sur le monde ancien, il élevait l'édifice nouveau du spiritualisme chrétien, qui devait être la vie nouvelle. Son vaste et perçant regard en embrassait tous les détails; il en pénétrait les obscurités les plus profondes et les plus délicats mystères. Tel est, en effet, le caractère de ce rare génie : il unit la douceur à la vivacité, l'énergie à la grâce, la connaissance habile du cœur humain aux aspirations les plus sublimes de la pureté chrétienne; âme ardente et sensible, emportée et calme tour à tour, il semblerait ne pouvoir, ne devoir parler que le langage des prophètes, et il sait cependant pour l'enfant, pour la vierge, pour la mère elle-même, quand elle est frappée dans ses entrailles, dans ceux qu'elle a mis au monde, il sait les plus simples, les plus douces et les plus affectueuses paroles.

Cette âme tendre de Jérôme et sa vive imagination ne se montrent nulle part mieux que dans les oraisons funèbres qu'il a consacrées à la mémoire des personnes qui faisaient, à Bethléem, sa société spirituelle et sa famille chrétienne; triste mais touchant ministère! Dans ses dernières années, nous voyons Jérôme assister aux funérailles de tous ceux qu'il a aimés, célé-

brer la mort de cette enfant qu'il avait tenue entre ses bras, pour laquelle il avait écrit sa lettre sur l'éducation, Læta, la fille de Paula.

Mais la blessure la plus profonde qu'il reçut, fut celle que lui causa la mort de son cher Népotien. Népotien était comme le fruit de ses entrailles; il l'avait élevé, il l'avait formé pour être l'honneur du sacerdoce. C'est à Népotien qu'il adressait, pour Népotien qu'il avait écrit cette lettre où prenant sans doute pour modèle les vertus qu'il voyait dans le neveu d'Héliodore, il traçait d'après lui l'idéal du prêtre chrétien. Plein de sa douleur il s'écrie : « Népotien, mon fils, le vôtre, notre bien à tous deux, Népotien nous a abandonnés, nous, sur le déclin de la vie. A la place de ce brillant espoir qui nous promettait un successeur, il ne nous reste qu'un tombeau. A qui désormais Jérôme consacrera-t-il ses veilles laborieuses? Dans quel sein épanchera-t-il ses plus secrètes pensées? Où est-il, cette âme de mes travaux, qui les animait par des sons plus doux que les derniers chants du cygne? Mon esprit accablé demeure sans force; ma main est tremblante; un voile épais s'est appesanti sur mes yeux; ma langue est incapable de rien articuler; en vain voudrais-je parler; Népotien ne m'entend plus. Autrefois, c'étaient les enfants qui venaient faire à la tribune l'éloge de leurs pères, en présence de leurs dépouilles

mortelles; aujourd'hui l'ordre naturel est renversé; le tribut que la jeunesse devait à nos cheveux blancs, c'est nous, vieillards, qui le lui payons. » Puis après avoir retracé les vertus de Népotien et s'être, autant qu'il le pouvait, consolé de ce trépas par cette idée que Népotien par une mort prématurée et chrétienne avait échappé aux malheurs qui accablaient le monde, Jérôme descendant, un peu tard, de cette hauteur où avec Xerxès il se donnait le spectacle des calamités humaines, abaisse sur luimême ses regards, et par un retour éloquent : « Chaque jour, dit-il, chaque jour nous mourons, chaque jour nous changeons, et néanmoins nous nous croyons éternels. Le temps même que j'emploie ici à dicter, à écrire, ne fait plus partie de ma vie. Nous nous écrivons souvent; nos lettres passent les mers; et chaque sillon que le vaisseau trace dans l'onde, emporte un moment avec lui. »

Jérôme eut ainsi successivement à dire un dernier et éloquent adieu à ces nobles Romaines, à ces vierges chrétiennes qui avaient vécu de sa parole et de sa foi, Marcelle, Blésille, fille de Paule, Paule elle-même, Fabiole, l'héritière des Fabius, Pauline, épouse de Pammaque, toutes héroïnes de la piété, toutes pauvres au sein des richesses et sanctifiant leur grandeur par leur humilité.

L'oraison funèbre dans saint Jérôme emprunte un caractère particulier des circonstances où elle est prononcée, de la modestie de celles qui en sont l'objet. A proprement parler ce ne sont point des oraisons sunèbres; ce sont des lettres, des lettres de consolation et pour l'orateur et pour les familles auxquelles il les adresse, et aussi pour la chrétienté à qui doit profiter l'éloge. Toutefois on sent que dans ce cercle restreint, Jérôme est mal à son aise; il en sort souvent, et semble parler plutôt du haut d'une tribune, que du fond de la solitude de Bethléem. Il y a parfois dissonance entre la voix de l'orateur, et si je le puis dire, l'enceinte domestique où elle s'élève. D'un autre côté cette familiarité a ses avantages : elle permet à Jérôme plus d'abandon et de mouvement; je voudrais pouvoir dire plus de naturel. Mais si l'émotion est vraie, l'expression ne l'est pas toujours. Les allusions classiques, les souvenirs profanes, contraires au goût non moins qu'ils l'étaient à la foi de Jérôme, les citations peu discrètes altèrent parfois le sentiment, et nuisent à la franchise de la pensée. Quoi qu'il en soit, l'éloquence s'y trouve souvent, car l'orateur y a mis son âme. L'oraison funèbre dans Jérôme ressemble à ces louanges libres et viriles que, dans les premiers siècles de Rome, les grandes familles adressaient, par la bouche du parent le plus illustre, à la mémoire de ceux qui les avaient honorées. Mais qui l'eût dit, que le dernier panégyriste des Camille et des Fabius dût être saint Jérôme?

La vie et les ouvrages de saint Jérôme ont dans leur variété un ensemble qu'au premier coup d'œil ils ne semblent pas offrir. A Bethléem en effet comme à Rome, dans ses Lettres comme dans ses différents Traités de controverse, Jérôme ne poursuit qu'un but, la direction des âmes; ses voyages ainsi que ses études s'y rapportent. Au sein du désert, dans la solitude des monastères; à Rome, au milieu de ses luttes, sa constante pensée est de graver dans la conscience chrétienne une règle qui la puisse guider; d'y répandre une lumière qui l'éclaire au milieu des ténèbres et des ruines que l'ignorance et les barbares vont amonceler et épaissir. Jérôme possède au plus haut degré cette science des âmes. Tout l'y avait préparé : les erreurs mêmes de sa jeunesse, la sensibilité de son cœur non moins que la vivacité de son imagination et la pénétrante délicatesse de son esprit. Telle est l'ardeur de son âme, que sa pensée, même solitaire, a cette émotion qu'ordinairement donnent seules la lutteet la foule : il est éloquent, la plume à la main. Écrivain, comme d'autres sont orateurs, il improvise et ne compose pas. Il le dit, et on le sent, ses pensées courent, se précipitent rapides et enflammées; et dans cet élan

vif et soutenu de la pensée, le tour est toujours naturel, l'expression pittoresque. Nul écrivain n'a eu plus d'imagination dans le style, parce que nul n'a eu plus de sensibilité dans l'âme. La vivacité de sa jeunesse, contenue et enfin apaisée, s'est tournée en une inépuisable fécondité de sentiments tendres, délicats, pathétiques. C'est dans son cœur qu'il a trouvé le secret des autres; c'est de là qu'il a fait jaillir cette source abondante de la spiritualité chrétienne : pieuses délicatesses, pudiques mystères, saints scrupules qui forment le fond d'une vie nouvelle. De son âme encore s'épanchent incessamment ces riches images, ces tours rencontrés, ces mouvements qui sont autant de vives et impétueuses saillies, toutes qualités qui font du style de Jérôme un charme et une surprise continuels. Sa brillante imagination, ses passions frémissantes, quoique domptées, son amour mal vaincu de la littérature profane, le contraste de l'austérité de la vie et de la fougue du naturel, tout donne à la pensée de Jérôme une singulière et saisissante émotion.

Aussi du fond de sa solitude, simple prêtre, Jérôme a-t-il exercé la plus puissante influence sur la société chrétienne. Sa parole inégale, souple et gracieuse le plus souvent, mais quelquefois aussi rude et âpre, toujours sincère, avait une souveraine autorité. La grotte de Bethléem fixait

les regards du monde chrétien; dans son désert, Jérôme était l'oracle de l'Église : ses censures étaient redoutées, autant qu'étaient religieusement suivis ses conseils. Au sein de Rome, il eût été moins puissant. Du reste cet isolement même de Jérôme, qui convenait à son génie, convenait aussi à la situation où se trouvait alors la société chrétienne. Dispersée en mille liens, vivant, ici, dans un désert, là, dans un monastère, fuyant pour ainsi dire à chaque instant devant les barbares, il lui fallait pour la guider, moins une règle fixe et absolue, qu'une voix toujours présente et chérie. Jérôme fut cette voix; voix qui se fit entendre, à chaque moment et en tous lieux, dans l'Orient comme en Italie, dans les Gaules comme sur les bords du Rhin. Pour Jérôme, ces différents groupes de la société chrétienne, épars cà et là, formèrent un tout. Il n'y eut plus de solitude. Cette voix, tour à tour douce et grave, triste et enthousiaste, voix de science et de piété, elle suit, elle anime, elle contient, elle console les consciences chrétiennes; elle est, dans les temps de confusion, la règle au milieu du monde, la règle dans le désert, la règle surtout au fond de l'âme chrétienne. En un mot, Jérôme a été le plus grand des solitaires, comme Augustin sera le premier des évêques.

## CHAPITRE XII.

RUFFIN. -L'ORIGÉNISME.

Quand pour la première fois Jérôme se retira au désert, plusieurs amis l'y suivirent; l'un y vécut quelque temps avec lui; deux autres, Innocent et Hylas, à peine arrivés, v moururent; un quatrième enfin le quitta pour visiter l'Égypte. Affligé de cette dernière séparation, Jérôme écrivait à un ami commun, Florentius: « J'ai appris que notre frère, avec qui je suis uni par les liens les plus étroits de la charité, est arrivé d'Égypte à Jérusalem; je vous prie de lui remettre la lettre que j'ai jointe à celle que je vous écris. Ne jugez pas, mon cher Florentius, de mon mérite par le sien. Vous verrez briller en sa personne des caractères de sainteté. » Ce frère, c'était Ruffin. Dans d'autres lettres se retrouvent ces témoignages d'estime et d'amitié.

Ruffin naquit, vers 346, à Concordia, petite ville du territoire d'Aquilée. Encore simple catéchumène, il avait fait, dans un monastère de cette ville, la rencontre de Jérôme. En 370, il se rendit à Rome; à Rome, il forma le dessein de passer

en Orient. Une jeune veuve, Mélanie, avait eu la même pensée; mais elle ne l'exécuta que deux ans après. A cette époque donc, Mélanie, après avoir employé six mois à visiter les monastères et les solitudes de l'Égypte, se fixa à Jérusalem où elle embrassa la vie religieuse. Ruffin, qui pendant le même temps avait visité les monastères d'Égypte, vint l'y rejoindre; et bientôt ils établirent une double communauté religieuse : communauté de femmes, sous la direction de Mélanie, communauté d'hommes que Ruffin luimême dirigeait. Sur ces entrefaites, Jérôme s'établissait aussi à Jérusalem; et cette circonstance vint d'abord resserrer les liens d'amitié qui déjà l'unissaient à Ruffin. En 377, cette amitié durait encore; car à cette époque Jérôme, dans sa chronique, parle de Ruffin. Il lui écrit : « Oh! si par une grâce particulière je pouvais aujourd'hui être transporté auprès de vous, avec quelle ardeur je vous serrerais dans mes bras! mais comme je ne mérite pas une telle faveur, je vous envoie, à ma place, cette lettre comme une chaîne que l'amour même a tissue pour vous attirer jusqu'ici. » Douces paroles d'amitié que devaient, nous allons le voir, remplacer sans retour d'amères invectives! Du reste ce qui peut excuser ces vivacités de Jérôme, c'est le péril dont il croyait l'Église menacée.

Origène avait composé sous le titre : Des prin-

cipes, un ouvrage qui semblait renfermer le germe de l'arianisme et contenait sur plusieurs questions de dogme des opinions qui de bonne heure avaient inquiété quelques consciences. Cependant depuis deux siècles environ cet ouvrage jouissait de l'assentiment de l'Église grecque, et il n'avait pas éveillé les défiances de l'Église latine qui probablement le connaissait peu. Les querelles terribles et récentes de l'arianisme lui inspirèrent les premières inquiétudes sur Origène, et bientôt les discussions devinrent très-vives. Saint Épiphane en attisa encore le feu. Épiphane était venu à Jérusalem, où il avait reçu l'hospitalité de Jean, évêque de cette ville. Dans son zèle, plus ardent qu'éclairé, Épiphane voulut que Jean se prononçât contre Origène. C'est à ce moment que Jérôme et Russin se mêlèrent à la discussion.

Pour éclaireir ces questions obscures, car la plupart de ceux qui disputaient sur Origène ne le connaissaient pas, Ruffin entreprit de traduire l'ouvrage qui donnait lieu à de telles controverses. Dans sa préface, il s'autorisait de l'approbation de Jérôme. Soit que Ruffin n'eût pas toujours exactement rendu le sens d'Origène, soit qu'en effet Origène, mieux connu de l'Église latine, eût plus frappé son sévère esprit qu'il n'avait fait l'esprit souple de l'Église grecque, toujours est-il que cette traduction produi-

sit un effet entièrement contraire à celui qu'on en attendait : elle jeta l'alarme dans l'Église. Averti par la publique frayeur, Jérôme s'inquiéta; il fut surpris de cette approbation dont Ruffin s'était couvert, et il fit connaître à ses amis ses véritables sentiments. La guerre toutefois n'était pas sérieusement engagée. Jérôme n'avait point de suite oublié sa vieille amitié; il écrit à Ruffin pour le conjurer de désavouer ses erreurs, et l'engage surtout à ne les point appuyer de son approbation. Les avis de Jérôme étaient encore les conseils et les vœux de l'amitié. Ils furent écoutés, et l'heureuse médiation de Mélanie acheva de réconcilier Ruffin et Jérôme; mais cette réconciliation fut de courte durée. Ruffin, Jérôme le lui reprocha du moins, aurait continué à faire passer Jérôme pour un partisan exclusif d'Origène et à lui donner des éloges qui, en paraissant l'honorer, n'avaient d'autre but que de le compromettre et de couvrir l'erreur de l'autorité de son nom. La lutte alors recommença, ardente, opiniâtre de part et d'autre; et loin de se modérer au souvenir d'une ancienne amitié, elle sembla, comme il arrive trop souvent, s'en animer et s'en aigrir. Jérôme après avoir, dans différentes lettres, fait connaître à ses amis ses véritables sentiments sur Origène, composa plusieurs traités où il repoussait et réfutait les erreurs d'Origène. Sa justification n'allait pas sans attaques à Ruffin. Ruffin répondit à Jérôme par deux apologies. Il lui reproche, entre autres griefs, d'occuper quelques-uns des jeunes solitaires qu'il avait auprès de lui, à Jérusalem, à copier les œuvres de Virgile, au lieu des saintes Écritures qu'ils devaient transcrire. Le reproche avait pu être fondé; nous savons par Jérôme lui-même quelle avait été sa faiblesse, ses rechutes pour la littérature profane; mais je crois qu'alors il était rétrospectif.

Cette lutte affligeait l'Église. Un homme, un évêque s'offrit comme médiateur. Il écrit à Jérôme : « Je ne suis pas peu consolé, lorsque je pense au désir réciproque que nous avons de nous voir, quoiqu'il demeure un désir et n'aille pas jusqu'à l'effet. Mais cette pensée réveille en même temps l'extrême douleur où je suis de voir, qu'après avoir été avec Ruffin dans l'état où nous souhaiterions être; après vous être nourris ensemble, durant tant d'années, du miel des saintes Ecritures, on vous trouve présentement pleins de fiel l'un contre l'autre, et dans une si grande division. » Après quelques douces et délicates pensées, cet ami, dans une admirable effusion de charité chrétienne, ajoute : « Si je pouvais vous rencontrer l'un et l'autre, je me jetterais à vos pieds dans le transport de ma douleur et de mes craintes; je les baignerais de mes larmes, et avec tout ce que j'ai de tendresse

et de charité pour vous, je vous conjurerais et par ce que chacun de vous se doit à lui-même, et par ce que vous vous devez l'un à l'autre, et par ce que vous devez à tous les fidèles, je vous conjurerais de ne pas répandre l'un contre l'autre des écrits que nul de vous ne pourra plus supprimer, et qui par cela seul seront un obstacle éternel à votre réconciliation, ou au moins un levain que vous n'oseriez toucher, quand vous seriez réunis, et qui, à la moindre occasion, pourrait vous aigrir et vous armer l'un contre l'autre. Où seront après cela les cœurs qui oseront s'ouvrir l'un à l'autre? où sera l'ami dans le sein duquel on pourra répandre en sûreté ses plus secrètes pensées, sans crainte de l'avoir quelque jour pour ennemi, puisque Jérôme et Ruffin n'ont pu demeurer unis? O misérable condition de l'homme! ô qu'il y a peu de fond à faire sur le cœur de ses plus intimes amis!» Ainsi s'exprimait Augustin. Triste inconstance, en effet, des amitiés humaines; mais spectacle plus triste encore que celui de la haine qu'elles laissent au fond du cœur, quand elles viennent à périr! Serait-il vrai que cette inimitié de saint Jérôme n'ait point cessé même à la mort de Ruffin; et serait-ce à Ruffin qu'il faudrait appliquer ces paroles où Jérôme se félicite de la mort du serpent qui ne fera plus entendre ses impurs sifflements?

Origène et son traducteur étaient-ils coupables des erreurs qu'on leur imputait? dans les temps anciens et dans les temps modernes, ils ont tous deux trouvé des apologistes, et la question, plus souvent résolue affirmativement, n'a jamais été entièrement décidée. Dans tous les cas, si l'orthodoxie de Ruffin pouvait être mise en doute, sa piété ne saurait être contestée. Esprit doux, solitaire, laborieux, plus fait pour l'étude que pour la lutte, il a par sa science rendu de grands services à l'Église. Nous le retrouverons.

## CHAPITRE XIII.

SAINT AUGUSTIN.

Augustin naquit vers 354, sous l'empire de Constance, à Tagaste, ville de Numidie. Il commença dans cette ville ses études qu'il alla continuer à Madaure, la patrie d'Apulée, et qu'il acheva aux écoles de Carthage. A Carthage, élève et bientôt maître, Augustin vit sa jeunesse emportée à ces plaisirs dont il nous a laissé de si vives peintures et des regrets si éloquents. Cependant saisi d'inquiétude et d'ennui au sein même de cette ivresse, et touché quoique non vaincu encore par les prières et les larmes de sa mère; fatigué aussi de l'indiscipline et de l'inconstance de ses élèves d'Afrique, il quitta Carthage pour Rome, espérant y trouver des disciples plus fidèles et moins de séductions. Mais Rome ne lui devait pas être un moindre écueil que n'avait été Carthage. A Rome, en effet, Augustin retrouvait et plus faciles et plus nombreux les enchantements de Carthage. Mais il y fut aussi plus vivement poursuivi de ces inquiétudes morales qui déjà, dans la ville africaine,

étaient venues troubler ses joies coupables. Rome ne le retint donc pas longtemps, et bientôt poussé par les secrets desseins de la Providence il quitta cette ville pour Milan, où il ne cherchait qu'une chaire de rhétorique, et où il reconnut, en entendant saint Ambroise, la voix qui depuis si longtemps parlait à son cœur. Malgré cet avertissement, il doutait encore, ou plutôt ses passions résistaient à la foi qui avait pénétré en lui : « Asservi par l'infirmité de ma chair à ces voluptés qui donnent la mort, je traînais après moi ma chaîne, craignant d'en être délivré. » Il a raconté et bien souvent d'après lui on a retracé la lutte violente qui s'éleva en lui, ce coup de la grâce qui abattit toutes ses résistances et fixa toutes ses irrésolutions : « Dans le combat que je livrais hardiment à mon cœur, l'esprit rempli du trouble qui se peignait sur tous les traits de mon visage, je me tournai tout à coup vers Alype, et m'écriai : Où en sommes-nous? Qu'est-ce que cela? Que venonsnous d'entendre? Quoi! les ignorants s'empressent; ils ravissent le ciel; et nous, avec notre science, nous nous roulons dans la chair et dans le sang. Je lui dis ces paroles et quelques autres à peu près semblables. Alype me regardait en silence et frappé d'étonnement. En effet, le son de ma voix avait quelque chose d'extraordinaire; et mon front, mes joues, mes yeux, la couleur de mon visage et cette altération même de ma voix, mieux que mes paroles, disaient ce qui se passait alors dans mon âme.

« Il y avait dans la maison que nous habitions un petit jardin. Le trouble de mon cœur m'y avait poussé, dans la confiance que personne ne viendrait m'interrompre au milieu de ce violent combat que je me livrais à moi-même, et dont vous connaissiez, ô mon Dieu, l'issue que j'ignorais. Alype me suivait pas à pas; moi, je ne m'étais pas cru seul avec moi-même, tandis qu'il était là, et lui pouvait-il m'abandonner dans le trouble où il me voyait. Nous nous assîmes dans l'endroit le plus éloigné de la maison. Je frémissais dans mon âme, et m'indignais avec violence contre ma lenteur à me jeter dans cette vie nouvelle, où tout mon être me criait qu'il fallait entrer. » Augustin, en effet, résistait encore; mais son heure était venue, l'heure marquée par le ciel. « Lorsqu'une méditation profonde eut tiré du fond de moi-même toute ma misère et l'eut entassée, pour ainsi dire, devant mes yeux, je sentis s'élever en moi un violent orage, chargé d'une pluie de larmes; et afin de la pouvoir répandre tout entière avec mes gémissements et mes sanglots, je me levai et m'éloignai d'Alype. J'allai me jeter à terre sous un figuier. Là, donnant un libre cours à mes larmes, je me disais avec un lamentable accent : oh! combien de

temps, combien de fois encore, dirais-je: demain, demain, et toujours demain; quand tout à coup j'entends sortir d'une maison une voix, voix d'enfant ou de jeune fille, qui chantait en refrain et répétait ces mots : Prends et lis. Changeant aussitôt de visage, je me mis à chercher, avec la plus grande attention, si, dans quelquesuns de leurs jeux, les enfants avaient accoutumé de chanter un refrain semblable; je ne me souvins pas de l'avoir jamais entendu. J'arrêtai mes larmes et me levai; je retournai précipitamment au lieu où Alype était assis, et où j'avais laissé le livre des Épîtres de saint Paul, lorsque j'en étais parti, et je lus des yeux seulement ce passage, le premier sur lequel ils s'arrêtèrent : Ne vivez ni dans les excès du vin, ni dans ceux de la bonne chère, mais revêtez-vous de Notre-Seigneur Jésus-Christ. Je n'en voulus pas voir davantage, et il n'en était pas besoin, car à peine avais-je achevé de lire ce peu de mots, qu'il se répandit dans mon cœur comme une lumière qui lui rendit la vie; à l'instant même se dissipèrent les ténèbres dont mes doutes le tenaient enveloppé. »

Augustin était converti. Il ne voulut pas toutefois que son changement de vie se fit avec éclat; il attendit le temps des vacances, afin de quitter son école naturellement et sans bruit. Cette conversion d'Augustin a un caractère particulier. Comme lui, la plupart des apologistes et des docteurs chrétiens sont sortis des ténèbres de l'erreur, de la nuit des passions pour arriver à la lumière et aux vertus de la foi; mais en eux, ce changement paraît avoir été l'effet d'une soudaine illumination. Dans Augustin la grâce assurément, et il ne l'oubliera jamais, la grâce a été manifeste, mais à côté de la grâce, la raison conserve sa place et entre avec elle en partage de la victoire. Pour se préparer donc à la vie et à la foi nouvelles qu'il était résolu d'embrasser, Augustin s'ensevelit dans la retraite. Avec quelques amis, frappés comme lui de la grâce, il se retira dans une maison de campagne, voisine de Milan, à Cassiciacum. Cette retraite fut féconde : il y composa plusieurs ouvrages qui forment, dans l'histoire de sa vie, une étude pleine d'intérêt. Spectacle charmant et instructif en effet! des amis, des jeunes gens, réunis sous la direction d'un jeune homme, pour chercher dans une solitude de piété et de science, la vérité et la foi; un maître aussi jeune que les disciples et sans autre autorité que celle d'un talent où s'annonçait le génie, d'un repentir qui déjà était de la vertu!

Les traités qu'Augustin composa dans cette retraite et qui forment l'introduction naturelle à ses ouvrages, sont : les livres contre les académiciens, les traités de la vie heureuse, de l'ordre.

Augustin privé de bonne heure de son père ne se soutint aux écoles de Carthage que par la générosité d'un citoyen riche et éclairé, Romanianus: il n'oublia point ce bienfait; c'est à Romanianus que, dans sa juste reconnaissance, il a dédié le traité contre les académiciens. Cette dédicace a un caractère particulier : elle est un conseil de chrétien, en même temps qu'un hommage. Arrivé au port, Augustin exhorte Romanianus à s'y réfugier; lui en montre la route et lui signale les écueils qui l'en pourraient écarter. Ce traité est un dialogue; les trois interlocuteurs sont trois des disciples d'Augustin; en voici le sujet : suffit-il pour être heureux de chercher la vérité? les académiciens le pensaient. La religion veut davantage. Pour arriver au bonheur, il faut non-seulement chercher la vérité, mais la connaître parfaitement : telle est la double question qui s'agite dans les trois livres contre les académiciens. Licentius soutient la doctrine des académiciens; Trigetius l'opinion contraire, l'opinion chrétienne qui ne sépare pas, pour arriver au bonheur, la connaissance de la vérité de ses recherches, tous deux s'accordant d'ailleurs sur ce point : que la sagesse seule fait le bonheur. Mais cette sagesse, en quoi consistet-elle? Ce n'est point assurément cette sagesse païenne toujours bornée, toujours incertaine; mais bien cette philosophie qu'Augustin venait d'embrasser, philosophie qui a donné à son âme le calme que si longtemps elle avait inutilement cherché, à son esprit l'aliment qui le fortifie et l'épure. Ces entretiens où Augustin se met souvent en scène; où à des réflexions personnelles et touchantes on sent l'état de son âme, sont pleins de charme et d'intérêt. Les trois disciples exposent ensuite les divers systèmes qui partagent les écoles des académiciens sur la nature du bonheur, de la sagesse, de la vérité. Augustin prend à son tour la parole pour combattre avec une ironie ingénieuse et vive les conséquences ridicules ou funestes du probabilisme académique; il termine par cette pensée que s'il n'y a de bonheur pour l'homme que dans la recherche et la connaissance de la vérité, il n'v a de vérité que dans la religion.

Le traité contre les académiciens n'avait point été composé sans interruption. Entre le premier livre et les deux derniers, il y eut un repos, ou pour mieux dire un travail; ce fut le traité de la vie heureuse. Ce traité est adressé à Théodorus Mallus, célèbre patricien. Dans une introduction brillante, qui est une espèce de dédicace, Augustin donne à Mallus les conseils qu'il avait donnés à Romanianus sur la fragilité des richesses et des grandeurs, sur le bonheur d'une vie consacrée à la recherche de la vérité.

Ce traité rentre dans l'ouvrage contre les aca-

démiciens. Il est un développement de cette pensée exprimée à la fin du premier livre de ce dialogue, savoir : qu'il n'y a point de bonheur sans la vertu. Augustin partant de ce principe que l'homme étant composé d'un corps et d'une âme, il faut à l'un et à l'autre des aliments conformes à leur nature, montre que la seule nourriture de l'esprit, c'est la vérité; la nourriture de l'âme, c'est Dieu, sans la connaissance duquel il n'y a point de bonheur parfait. L'âme, quand elle ne possède pas Dieu, est vide; elle est pleine, si elle s'en rassasie : Dieu, sagesse, bonheur, seule et même chose sous des noms différents. Point de bonheur donc, point de sagesse, où Dieu n'est pas; car Dieu, seul objet de notre félicité, peut seul donner à notre nature cette perfection qui conduit au bonheur.

Dans le traité de la vie heureuse, les interlocuteurs sont les mêmes que dans le traité contre les académiciens, à l'exception d'Alype, qui y est remplacé par la mère d'Augustin. Cette intervention de la femme dans des discussions philosophiques est un fait nouveau, un témoignage manifeste du soin que le christianisme prenait de l'éducation de la femme, de la dignité qu'il lui donnait. Du reste la mère d'Augustin méritait cette place par sa tendresse et par l'élévation de son âme. C'est elle dont les larmes avaient préparé et obtiendront la conversion

d'Augustin. Le petit jardin d'Ostie achèvera ce qu'a commencé la maison d'Alype.

Le troisième des traités philosophiques d'Augustin, de ces traités qui sont la préparation à sa vie de prêtre, sont les deux livres de l'ordre. Sans se rattacher directement à la vie heureuse, ce traité s'y rapporte cependant. Qu'est-ce que l'ordre? Voilà la question que se fait, et que cherche à résoudre Augustin dans les deux livres qu'il y consacre. Pour lui, l'ordre, c'est être avec Dieu, et dans l'ordre de Dieu; c'est le comprendre, c'est être gouverné par lui. Mais si Dieu est l'ordre même, comment le désordre physique et moral se peut-il admettre? par les vues secrètes de la Providence. Mais quoi! ce désordre existe-t-il réellement ici-bas. Prenez-y garde, ce qui vous semble un désordre, est une nécessité, une harmonie. Otez une seule pièce de cet ensemble, et l'accord est rompu. Pour soutenir cette thèse, Augustin ne recule point devant des conséquences qui nous sembleraient peut-être extrêmes : il va, entre autres propositions, jusqu'à soutenir la nécessité du bourreau et de la guerre. On reconnaît là le germe des deux idées principales développées dans un ouvrage célèbre, les Soirées de Saint-Pétersbourg. Telles étaient les recherches philosophiques et pieuses qu'Augustin faisait avec ses amis et ses disciples; il avait avec lui-même d'autres et plus intimes

entretiens, de plus profondes méditations; ces méditations, il les a appelées Soliloques: Quoniam, dit-il, cum solis nobis loquimur, Soliloquia vocari et inscribi volo; et il ajoute: « La vérité ne saurait mieux s'obtenir que par des interrogations et des réponses; mais dans la discussion l'amour-propre souffre à se voir confondu; l'âme y est blessée, qu'elle avoue ou non ses blessures; en m'interrogeant moi-même, sous le regard et avec l'aide de Dieu, il n'y a plus cet inconvénient. »

Ce Dieu qu'il cherche, il le cherche d'abord par la prière; puis, par cette marche qui est son habitude et son caractère, à la prière il unit l'intelligence, et c'est à la raison qu'il demande de lui révéler cette science de Dieu à laquelle il aspire. Alors commence entre la raison et Augustin un dialogue vif et serré, où la raison fait subir à Augustin un examen sévère, s'assurant si par le soin qu'il a pris de renoncer à toutes ses faiblesses, de purifier son âme, il s'est préparé à cette connaissance de Dieu qu'il désire, et à laquelle on ne peut arriver que par le renoncement au monde sensible. De la recherche de Dieu, qui fait le sujet du premier livre des Soliloques, Augustin passe dans le second livre à l'âme, dont il prouve l'essence immortelle par le besoin de vérité qui la tourmente. Les raisonnements d'Augustin, rigoureux et solides le

plus souvent, sont quelquefois aussi subtils et raffinés; quelques réminiscences platoniciennes s'y mêlent à des souvenirs d'érudition profane; mais une vive piété, les aspirations ardentes de la prière, le regret attendri des fautes passées couvrent ces souvenirs, et l'impression qui reste de ces entretiens si sublimes dans leur simplicité est une impression de calme et d'élévation morale.

Mais bientôt Augustin sortit en quelque sorte de ces méditations philosophiques pour entrer dans ces controverses dogmatiques où devaient triompher sa sagesse et sa foi. C'est alors qu'il composa, dans un court séjour qu'il fit à Rome, ses traités: sur les mœurs des manichéens; sur les mœurs de l'Église catholique, et sur le libre arbitre.

Le manichéisme avait été le premier péril de la jeunesse d'Augustin. « Lors de ma première jeunesse, dit-il dans ses Confessions, une certaine timidité d'enfant qui tenait de la superstition, me faisait craindre d'entrer dans l'examen de la vérité. Mais l'âge m'ayant enflé le cœur, je me jetai dans une autre extrémité. J'entendis parler de gens qui assuraient que, sans se servir de la voix impérieuse de l'autorité, ils délivreraient d'erreur quiconque viendrait se ranger sous leur discipline, et lui montreraient la vérité à découvert. Plein alors de tout le feu et de toute la légèreté de la jeunesse, amoureux de la vérité,

mais enflé de cette sorte d'orgueil que l'on prend d'ordinaire dans les écoles à entendre disputer sur toutes les matières des hommes qui passent pour être habiles, je me livrai à eux, et leur restai attaché durant neuf années entières. » Échappé au péril, Augustin se devait de le signaler aux autres. C'est ce qu'il fit dans son traité sur les mœurs des manichéens. Il y expose leurs erreurs, qui consistaient surtout à rejeter l'autorité de l'Ancien Testament.

Les manichéens avaient le faste de la sagesse; ils séduisaient les esprits par une affectation de rigorisme et de pureté qui imposaient. Ce fut pour combattre cette prétention, qui était un danger pour les simples, qu'Augustin composa le traité des mœurs de l'Église catholique. Aux prétentions de l'orgueil, il oppose le tableau des bienfaits et de la vertu austère de l'Église; aux mœurs fastueusement sévères et hypocritement dissolues des manichéens l'image de la modestie et de la pureté chrétiennes.

Nous avons franchi les deux premiers âges de la vie de saint Augustin. Le philosophe de Cassiciacum va disparaître pour ne plus laisser voir que le chrétien.

Après la mort de sa mère, Augustin avait quitté l'Italie, et s'était embarqué pour Tagaste, lieu de sa naissance, nous le savons. Là il reprit, plus grave encore et plus austère, la vie qu'il avait commencé de suivre dans sa retraite aux environs de Milan. Retiré avec quelques amis dans un lieu champêtre, ils y menaient, dans une parfaite union, la vie des premiers fidèles: une même table, une seule bourse, un seul cœur et une seule âme. L'étude et le travail des mains partageaient leurs loisirs; sage succession, dont Augustin fera une obligation de la vie monastique. C'est dans cette seconde retraite que saint Augustin a écrit les six livres sur la Musique; le livre du Maître; le traité de la vraie religion; derniers souvenirs du rhéteur et préludes à la vie sévère du prêtre.

Le traité de la vraie religion est dédié à Romanianus que déjà nous connaissons. Ce traité s'ouvre par une éloquente exposition des erreurs du polythéisme et des contradictions de la philosophie païenne, impuissante à faire adopter, encore plus à faire pratiquer ses maximes, quand le christianisme, malgré les obstacles qu'il a rencontrés, remplit le monde de sa doctrine et de ses disciples; quand il l'éclaire de la divine lumière, le sanctifie de ses vertus. Toutefois en faisant ressortir les erreurs et l'impuissance de la philosophie, Augustin ne lui est pas ennemi; il se rappelle que Platon lui a été comme le degré intermédiaire par où il s'est élevé du doute à la vérité : « L'Église, dit-il, s'attache à bien faire pénétrer dans l'esprit des hommes

cette maxime, que la philosophie ou l'amour et la recherche de la sagesse ne sont point choses différentes. » Et ailleurs : « Dieu, pour nous élever vers lui, nous a donné deux moyens : ce sont l'autorité et la raison qui, loin de se combattre, se concilient aisément l'une avec l'autre. La première se compose de tout ce qu'il a plu à Dieu d'opérer de visible et de sensible pour nous ramener à lui; l'autre suffit toute seule pour nous élever par les choses même corporelles à la connaissance de cette nature incorporelle, éternelle, immuable, que nous appelons Dieu, et nous rendre capables de nous en former une idée qui convienne à la pureté infinie de cette ineffable nature. Ce Dieu, cette nature éternelle, elle est empreinte dans tout l'univers; dans le monde, et surtout dans l'homme; dans ces passions mêmes qui en paraissant l'éloigner de Dieu, c'est-à-dire de la vérité, l'y ramènent par le dégoût même et le vide qu'il trouve dans tout ce qui n'est pas cette vérité, ce bonheur, par conséquent ce Dieu qu'il cherche. Les passions sont comme les voiles du navire qui doivent pousser plus rapidement l'homme à la connaissance de la vérité et à la recherche du souverain bien. » Ce traité de saint Augustin, où une touchante émotion se joint à la plus pure spiritualité, offre, au milieu des preuves historiques de la religion, les considérations les plus élevées sur les

arts et sur la convenance et l'unité qui en sont la loi suprême.

Cette douce solitude où il goûtait ainsi les charmes de l'amitié et de l'étude, Augustin n'en devait pas jouir longtemps. Un jour il s'était rendu à Hippone; il y arriva au moment où Valère, qui était évêque de cette ville, parlait de la nécessité où il était d'ordonner un prêtre. A l'instant les yeux se portèrent sur Augustin et le désignèrent. Vainement il voulut se dérober à l'empressement du peuple et de son évêque : il fallut céder. Valère lui confia, par une exception glorieuse dans l'Église d'Afrique, avec le sacerdoce, le soin de la prédication. Une fois engagé dans la prédication, Augustin ne cessa d'en remplir le devoir; prêchant quelquefois tous les jours, et souvent deux fois par jour.

L'Afrique lui offrait de fréquentes occasions d'exercer son éloquence et son zèle. A cette époque, elle présentait, à côté des monuments et des arts de la civilisation romaine, les restes vivants et nombreux d'une barbarie indigène qui n'avait jamais disparu, et les résistances opiniâtres d'un paganisme qui, jusqu'au dernier moment, lutta contre le christianisme par des attaques matérielles non moins que par les superstitions : c'était encore la terre des devins aussi bien que des donatistes. Le troupeau de saint Augustin se composait en grande partie de

mariniers, de gens dont le rude et grossier langage se ressentait plus du punique que du latin. Augustin savait cependant s'en faire entendre; son langage simple et populaire ne se refusait pas un barbarisme pour arriver jusqu'à eux et en être mieux compris.

Les mariniers, les laboureurs n'étaient pas ses plus grands embarras. Hippone l'écoutait avec respect; mais Carthage plus polie et plus savante, Carthage, qui avait vu sa jeunesse vive et peu chrétienne, Carthage s'en souvenait. Ce n'est pas une des pages les moins belles et les moins touchantes que celle où saint Augustin, allant au-devant de la mémoire un peu maligne de quelques-uns de ses auditeurs, répond, en les prévenant, à leurs secrètes pensées; artifice ingénieux de l'éloquence, dira-t-on? non, aveu simple et noble d'une âme chrétienne qui se sent assez élevée au-dessus de ses fautes passées pour ne les point renier; douce expiation pour lui-même, leçon pour ses auditeurs:

« Vous accusez mes anciens désordres; je les condamne plus sévèrement que vous-mêmes. Ce que vous me reprochez aujourd'hui, j'ai été le premier à m'en reconnaître coupable. Ce que vous m'imputez, ce sont des fautes passées, celles surtout que j'ai commises dans cette ville, où elles sont trop notoires, je le confesse. Et plus je me réjouis de la grâce que Dieu m'a faite, plus

ma première vie me fait.... dirai-je de la douleur? oui, j'en aurais beaucoup, si j'y étais encore engagé. De la joie? non, je ne le saurais dire, car plût à Dieu que je n'eusse jamais été ce que j'ai été! Mais quel que j'aie pu être, maintenant, grâce au ciel, je ne le suis plus. Voilà ce qu'ils savent. Ce qu'ils ne savent pas, ce qu'ils ne peuvent savoir, c'est la vérité des reproches particuliers qu'ils m'adressent. Je le sais trop : j'ai encore des défauts dont on me peut blâmer, mais d'où leur viendrait la prétention de les connaître? lisent-ils dans le secret de mes pensées? sont-ils témoins de mes combats intérieurs? de cette lutte continuelle que j'ai à soutenir? car je me connais bien mieux qu'ils ne me peuvent connaître, et Dieu surtout, bien mieux que moi. »

Augustin a du reste rarement cette émotion; son langage brille plus par la force, la suite et la solidité des preuves et du raisonnement que par l'éclat du style ou les ornements du discours; il cherche plus à convaincre qu'à persuader; il ne se livre pas, comme les orateurs grecs, à ces développements qui séduisent et entraînent l'imagination; il est sobre même dans ces idées générales et toujours saisissantes de la rapidité de la vie, de la fragilité de nos espérances; du contraste de notre petitesse présente et de notre grandeur à venir. Quelquefois cependant il se livre à la peinture de profondes et touchantes medita-

tions: « Que ferai-je pour trouver mon Dieu? je considérerai la terre : la terre a été créée; j'y vois une beauté admirable, mais elle ne s'est pas faite elle-même; c'est quelqu'un qui l'a faite. Je vois dans les plantes et dans les animaux un nombre infini de merveilles; mais toutes ces plantes et ces animaux ont un créateur. Je me tourne vers la vaste étendue des mers : elle m'épouvante; je l'admire, mais je cherche celui dont elle est l'ouvrage. Je regarde le ciel et la beauté des étoiles. Je vois avec admiration l'éclat du soleil qui suffit pour nous éclairer le jour, et la beauté de la lune qui nous console des ténèbres de la nuit. Tous ces objets sont grands, ils sont admirables, ils sont dignes de louanges, ils remplissent d'étonnement, car ce ne sont plus des beautés terrestres, mais des beautés célestes. Néanmoins ce n'est pas encore là que ma soif s'arrête; j'admire ces beaux ouvrages, je les loue; mais je suis encore altéré de connaître celui qui les a faits. Je rentre ensuite en moi-même; j'examine qui je suis moi-même, moi qui recherche et qui approfondis toutes ces choses. Je trouve que j'ai un corps et une âme, un corps que je dois conduire, et une âme qui le conduit; un corps pour obéir, une âme pour commander. Je discerne que l'âme est une créature plus excellente que le corps; et je comprends que c'est par l'âme, et non par le corps, que j'examine

toutes ces choses. L'âme voit donc aussi par ellemême, puisqu'il y a quelque chose que je ne vois point par les yeux. Ce n'est donc point par les yeux extérieurs que je dois chercher Dieu, le Dieu qui a fait tout ce que je vois de mes yeux.»

Comme tous les grands orateurs, saint Augustin croyait rester toujours au-dessous de l'idéal qu'il concevait dans son esprit, et s'il n'avait pas pour lui-même les inquiétudes de la vanité, il avait, pour la vérité qu'il prêchait, la crainte de son insuffisance : « Il m'est bien rare d'être content de ce que je dis. Quand je parle, j'aspire à une perfection dont j'ai l'idée au dedans de moi-même, avant d'ouvrir la bouche; et lorsque je vois mon esprit trompé, je m'attriste de ce que ma langue est demeurée audessous de ma pensée. La plupart du temps, mon discours me déplaît. Je veux dire de bonnes choses; il me semble qu'elles sont déjà présentes à mon esprit; je cherche, pour les expliquer, les paroles les plus expressives, et quand elles ne viennent pas, je suis fâché que ma langue réponde mal à mon cœur. Mon cœur voudrait que ma pensée devînt au même instant la pensée de l'auditeur; la mienne, comme un éclair, répand subitement sa lueur dans mon esprit; mais ma parole est lente et pesante; et tandis qu'elle se déploie successivement, ma pensée s'est déjà cachée et repliée en elle-même; honteux de ne m'être pas fait entendre avec l'énergie dont j'avais le sentiment, je me reproche de tromper l'attente de mes auditeurs; je m'imagine avoir perdu mon temps et mes peines; je suis tout désolé de la stérilité de mes efforts, et mon découragement réagissant sur le discours lui-même achève de le rendre encore plus faible et plus traînant. » Le caractère particulier de l'éloquence de saint Augustin est une simplicité, j'ai presque dit une familiarité noble et touchante. Mais quoi qu'il fasse pour être toujours simple, pour se tenir à la portée de ses plus humbles auditeurs, sa pensée l'entraîne et l'élève; son expression se colore de vives images; il semble alors se teindre des brillantes couleurs de l'imagination grecque. C'est la différence entre ses Sermons et ses Commentaires sur les psaumes. Il n'a pas toutefois la magnifique abondance de Grégoire et de Chrysostonie; mais il a une secrète et pénétrante tristesse que le génie grec a rarement connue. Orateur populaire, simple, vif pourtant et soudain, Augustin fut aussi un critique supérieur; et comme l'orateur romain il a laissé les préceptes de cette éloquence chrétienne, dont il avait donné le modèle. Ces préceptes, il les a présentés dans le traité : de la Doctrine chrétienne.

Ce traité, à proprement parler, n'est point un traité littéraire. Augustin s'y propose avant tout et surtout de rechercher quelles sont les matières de l'enseignement chrétien; c'est-à-dire d'exposer l'Écriture sainte et les dogmes. Cette recherche occupe les trois premiers livres de la *Doctrine chrétienne*. Après avoir fait connaître ce que l'on doit enseigner, saint Augustin va dire, et c'est le sujet du quatrième livre, comment on le doit enseigner.

Les trois devoirs de l'orateur, avait dit Cicé ron, sont de prouver, de plaire, d'émouvoir; Augustin adopte les deux derniers conseils, et le premier, prouver, il le change en celui d'instruire : ce changement est une révolution dans l'art. Que se proposait, qu'ambitionnait avant tout l'éloquence ancienne, judiciaire ou politique? le combat, la victoire; la victoire, en excitant les passions, plus jalouse qu'elle était du succès que de la vérité: telle n'est point l'éloquence nouvelle : éclairer les esprits, gagner les âmes, docere, voilà son ambition; et si au lieu d'applaudissements, elle provoque les larmes, elle a remporté le seul triomphe qui lui soit permis, le seul qu'elle désire; non plausus sed lacrymæ. Ce sont les paroles qu'Augustin adressait au peuple de Césarée, en Mauritanie, qui applaudissait à son éloquence; et c'est ainsi qu'il obtenait d'un peuple entier de renoncer à une coutume barbare qui lui était un spectacle plein de charme. Dans une autre circonstance, Augustin rapporte qu'il mêla ses larmes aux larmes de ses

auditeurs: « Pendant que je parlais, leurs larmes prévinrent les miennes; j'avoue que je ne pus point alors me retenir. Après que nous eûmes pleuré ensemble, je commençai à espérer fortement leur correction : » telle est la vraie rhétorique de l'orateur chrétien; il ne faudrait donc pas s'y méprendre, et, parce que dans ce quatrième livre, saint Augustin a retracé quelques règles qui se trouvent dans Cicéron, croire qu'il veut complétement remettre en honneur la rhétorique. Non : elle lui paraît toujours non pas suspecte, mais peu nécessaire; ce qu'il consent à en accepter, c'est ce qui ne lui appartient pas, les secrets ressorts qui vont trouver et remuer le cœur humain; quant à ses artifices, à ses précautions, il les dédaigne. Y a-t-il, en effet, pour le prédicateur chrétien d'autre source et d'autre motif de péroraison et d'exorde, que l'état même où il prend, où il laisse les âmes? Il n'a point de juges à prévenir en sa faveur, à se concilier; son juge est son client, qu'il a seul souci de gagner, gagner en l'instruisant, docere. La doctrine de saint Augustin se résume en ces paroles : la prédication a trois sins : que la vérité soit connue, qu'elle soit écoutée avec plaisir, qu'elle nous touche; ut veritas pateat, ut veritas placeat, ut veritas moveat. Ces règles sont nouvelles comme l'éloquence même qu'elles enseignent. Il ne faut donc point s'étonner si saint Augustin ne recon-

naît pas la distinction ancienne des trois genres d'éloquence : éloquence délibérative ou politique, éloquence judiciaire, éloquence démonstrative ou académique. Qu'il ne s'occupe ni de la première, ni même de la seconde, on le conçoit; quant à la troisième, qui jusqu'à un certain point se rattache à l'oraison sunèbre, l'on pourrait être surpris de voir Augustin la rejeter, si l'on ne se rappelait que son but principal est de dire comment on doit lire et enseigner l'Ecriture sainte, et ce qui est la matière de la foi, les dogmes. Cet oubli est donc parfaitement logique, car l'éloquence chrétienne n'est rien de tout cela; aussi saint Augustin, qui un moment avait paru avec Cicéron admettre les trois genres de style adoptés par les rhéteurs, le style simple, le style tempéré, le style sublime, efface-t-il bientôt et détruit-il cette distinction, en marquant les deux caractères si opposés des sujets sur lesquels roulent l'éloquence profane et l'éloquence chrétienne : « Au barreau, la cause est petite, quand il s'agit d'intérêts pécuniaires; grande, quand il y va du salut et de la vie des hommes; mais aucun de ces intérèts n'est-il engagé? n'a-t-on d'autre but que de charmer l'auditeur? c'est en quelque sorte un juste milieu d'éloquence, une éloquence moyenne : on l'appelle éloquence tempérée. Mais dans les questions religieuses, surtout quand du haut de la chaire nous parlons au peuple, nous devons tout rapporter au salut des hommes, salut non point temporel, mais éternel: toujours notre éloquence roule sur un grand sujet. » La différence des styles répondant nécessairement à la différence des genres, on voit que saint Augustin, en ne reconnaissant point les genres, supprime par le fait cette distinction des styles qu'un moment il avait semblé admettre.

Augustin n'adopte donc pas les règles de l'ancienne rhétorique; à la division des trois genres d'éloquence, éloquence délibérative, judiciaire et démonstrative, il substitue un seul genre qu'il nomme élevé, à raison de la grandeur et de l'importance de la matière sur laquelle il roule; il ne reconnaît pas non plus différents styles, style simple, tempéré, sublime, ajoutant cette réflexion pleine de goût et qui confond d'ailleurs justement l'ancienne et fausse distinction des trois genres de style : « On ne manque point aux règles de l'art en variant ainsi le discours par les différents genres de style. Au contraire, un langage toujours soutenu sur le même ton a bien moins de charmes pour celui qui l'écoute. Au surplus on s'accommode du seul genre tempéré bien mieux que du seul sublime. Les émotions qu'il a fallu exciter dans l'âme de l'auditeur pour le monter à ce ton, s'y affaiblissent d'autant plus vivement qu'elles ont été plus violentes : le

secret d'intéresser l'auditeur est donc de les savoir mélanger. » Mais ce qu'il recommande avant tout, c'est l'improvisation, c'est-à-dire le soin des choses et l'indifférence pour les mots, le don de surprendre, de persuader, de fléchir le cœur, d'en saisir, d'en diriger les divers mouvements et de l'amener par des routes que l'art n'a pu tracer d'avance à l'émotion, aux larmes, à ce repentir enfin qui prépare et assure le triomphe de la parole chrétienne : il faut, en effet, que selon les dispositions de son auditoire, l'orateur chrétien puisse changer non-seulement le plan, mais le ton de son discours. C'est ainsi que souvent Augustin changeait un discours qu'il avait préparé, quand il ne lui paraissait plus convenable à la disposition des esprits. « Tout discours, ajoute-t-il, qui laisse l'auditeur tranquille, qui ne le remue et ne l'agite point, et qui ne va pas jusqu'à le troubler, l'abattre, le renverser et vaincre, quelque beau qu'il paraisse, n'est point un discours véritablement éloquent. » « 11 me semble qu'un prédicateur devrait faire choix, dans chaque discours, d'une vérité unique, mais capitale, terrible ou instructive; la manier à fond et l'épuiser; se livrer, après une certaine préparation, à son génie et aux mouvements qu'un grand sujet peut inspirer; jeter, par un bel enthousiasme, la persuasion dans les esprits et l'alarme dans le cœur, et toucher les auditeurs d'une toute autre

crainte que celle de le voir demeurer court. » Ces lignes de La Bruyère résument, en les confirmant, les règles de Saint-Augustin sur l'improvisation. C'est donc pour l'orateur chrétien un rigoureux devoir, non-seulement d'instruire, en éclairant l'esprit, et de plaire pour attacher le cœur comme l'esprit, mais de toucher vivement les âmes, pour être sûr de la victoire. Ainsi saint Augustin réhabilite et consacre l'éloquence et la rhétorique; mais comme servantes et non comme rivales, moins encore comme ennemies de la vérité: « la sagesse marche comme la maîtresse, l'éloquence s'avance après comme la suivante. » Toutefois c'était beaucoup que de l'admettre, même au second rang: longtemps elle avait été entièrement exclue du sanctuaire chrétien.

En somme, les obligations qu'Augustin aurait à l'orateur romain sont petites; ce qu'il lui emprunte, ce sont quelques préceptes communs que l'usage seul enseigne. Mais pour quelques rapports, que de différences! Augustin ne dit rien de l'exorde, rien de la péroraison; de l'invention et de la disposition, pas davantage; il n'adopte aucun des trois genres d'éloquence, et, nous venons de le voir, la distinction des styles, un instant admise, par le fait disparaît. S'il fallait chercher quelque part la source où a pu puiser saint Augustin, nous la trouverions peut-

être au delà de Cicéron, dans certain dialogue où Platon a traité de l'éloquence, comme il faisait toute chose, en la ramenant à ce type éternel du bon et du beau qui domine toutes les règles et toutes les inventions de la rhétorique. Mais il est plus juste de dire que saint Augustin ne doit rien qu'à lui-même : cette théorie nou velle de l'éloquence, si grande et si féconde, est sortie de son âme et de sa foi; à la hauteur où il s'est élevé, tous les artifices des rhéteurs, toutes les stériles et vaines distinctions de style ou de genre se sont évanouis. L'instruction remplacant la controverse; l'improvisation et ses soudaines illuminations, les lentes précautions de l'exorde et de la disposition; le salut des âmes, les intérêts de la terre; les larmes, les applaudissements, tels sont les conseils que saint Augustin donne, ou plutôt les devoirs qu'il impose à l'orateur : voilà ce qui fait l'originalité et la profondeur de son traité de la Doctrine chrétienne.

Pour avoir toute la théorie oratoire de saint Augustin, il faut joindre au traité de la Doctrine chrétienne, le traité: Sur la manière d'instruire les catéchumènes. Augustin s'y propose de donner à un diacre qui le consulte, des conseils sur la manière d'enseigner les premiers éléments de la religion à ceux qui désirent les connaître. Mais ce but proposé, il a pour les délicats tous les ménagements possibles. Ce qui révoltait les savants,

les philosophes, les orateurs, c'était la simplicité de la science évangélique. Saint Augustin dit : « Si ce sont des grammairiens ou des orateurs que vous avez à instruire, il faut particulièrement leur apprendre de quelle manière il faut écouter la parole de Dieu dans l'Écriture sainte, de peur que nos livres sacrés, tout solides qu'ils sont, ne les dégoûtent sous le prétexte que le style n'est ni enflé, ni pompeux, et qu'ils ne s'imaginent qu'il faut prendre à la lettre tout ce que l'on y rencontre, sans se mettre en peine d'en chercher la véritable intelligence, au travers des voiles grossiers dont elle est enveloppée. Il faut même leur faire remarquer combien est utile cette manière de proposer les mystères, qui ne sont appelés mystères que parce qu'ils sont cachés. Ils ont encore grand besoin qu'on leur fasse comprendre que les paroles ne sont, en comparaison du sens, que ce que le corps est en comparaison de l'âme; qu'ils doivent mieux aimer des discours pleins de vérité, que d'en entendre qui n'aient que l'agrément de l'éloquence. » S'il est plein de ménagements pour les habiles, saint Augustin est plus indulgent encore et plus tendre aux ignorants: « J'avoue, dit-il, qu'il n'y a rien de plus ennuveux et de plus rebutant pour un homme dont l'esprit est vif, que d'enseigner ainsi les premiers éléments de la religion à des enfants qui manquent assez souvent d'ouverture et d'attention. Mais est-ce chose bien agréable pour un père que de balbutier des demi-mots avec son fils pour lui apprendre à parler? cependant il en fait sa joie. » C'est la première fois que la rhétorique donnait un tel précepte et que le génie l'appliquait; la première fois aussi qu'elle formulait cette définition de l'éloquence : « La persuasion, la conversion des mœurs, tel est l'unique but que se propose l'éloquence chrétienne. » Aussi l'orateur ne doitil point songer à lui-même; « et juger l'effet de son discours non point par les applaudissements et les acclamations de l'auditoire, mais par les larmes, les gémissements et le changement de vie. » C'est le conseil que donnait aussi saint Jérôme à Népotien : « Quand vous prêchez, que ce soit dans la vue d'exciter non des applaudissements populaires mais de secrets gémissements; que les larmes de votre auditoire sassent l'éloge de vos discours. Laissez aux ignorants leur flux de paroles, leur facilité à s'exprimer, qui n'en impose qu'aux sots. »

C'était pour Augustin un plaisir en même temps qu'un devoir d'instruire le peuple qui lui était confié; mais son zèle et son génie furent mis à de plus rudes épreuves; l'hérésie, sous des formes diverses, avait envahi l'Afrique; ce fut donc contre l'hérésie que se tournèrent sa science et son ardeur. Nous venons de voir en lui l'orateur, il faut maintenant considérer le théologien.

Il y avait alors trois grandes hérésies, manichéens, donatistes, pélagiens. Nous connaissons les manichéens, nous n'y reviendrons pas. C'était d'ailleurs les moins redoutables. Les donatistes, au contraire, étaient de dangereux ennemis; plus voisins du schisme que de l'hérésie, ils en étaient par cela même plus à craindre pour l'Église qu'ils compromettaient par une apparente conformité avec ses doctrines.

Le donatisme était ancien : il remonte au second siècle; il se rattache à saint Cyprien ou plutôt au schisme de Novat. Quand ce schisme s'éteignit, les chrétiens, un moment égarés par Novat, voulurent rentrer dans le sein de l'Église. Fallait-il pour les y admettre de nouveau faire reparaître sur leur front le signe qui en avait été enlevé, en d'autres termes, fallait-il les rebaptiser? Saint Cyprien le pensait; Rome, au contraire, maintint par la bouche du pape Étienne que le baptême des hérétiques était valable. Cette question sembla s'éteindre et sommeiller jusqu'au moment où prenant une autre forme elle se réveilla plus vive et plus compliquée. Un évêque de Cases-Noires, en Numidie, Donat, se sépara de la communion de Mensurius, évêque de Carthage, qu'il accusait d'avoir livré aux païens les saintes Écritures pendant la per-

sécution de Dioclétien. Son schisme, d'abord obscur, éclata surtout en 311, au moment où Cécilien fut élu à la place de Mensurius. On prétendit que l'élection de Cécilien était irrégulière; qu'elle avait été faite par des évêques traditeurs. On reprochait aussi à Cécilien d'avoir empêché les fidèles de porter des vivres aux confessseurs détenus dans les prisons : ces accusations étaient calomnieuses; Cécilien n'en fut pas moins déposé par les factieux réunis à Carthage, au nombre de soixante-dix; Majorin fut élu à sa place. Osius prit la défense de Cécilien. Les donatistes s'en indignèrent; du schisme ils se précipitèrent dans l'hérésie, et dans une hérésie furieuse. Ils avaient trouvé un nouveau chef, éloquent, de mœurs austères, et avec l'extérieur d'un inspiré : ce fut le second Donat, élu par un parti évêque de Carthage, après la mort de Majorin. C'est de lui que les donatistes ont pris leur nom. Ils allaient répétant partout que l'Église avait péri, qu'elle ne subsistait plus que sous leurs bannières, et faisant pour le schisme ce que Cyprien voulait faire contre lui, ils se mirent à rebaptiser ceux que par violence ou par séduction ils entraînaient dans leur erreur.

Ce schisme se divisa bientôt; il forma plusieurs sectes, dont la plus ardente et la plus célèbre fut celle des circoncellions. Vagabonds, abandonnés à tous les excès, renonçant à l'agriculture et à leurs foyers, voués au brigandage et aux crimes, les circoncellions parcouraient, le fer et la flamme à la main, les cités et les campagnes, chantant louanges à Dieu : c'était là entre eux le signal du meurtre. Poursuivis par les ordres de l'empereur Constantin et vaincus, leur fanatisme devint du délire; ils eurent la passion du martyre, et pour être plus sûrs de l'obtenir ils s'attaquèrent non-seulement aux catholiques, mais aux païens qu'ils troublaient dans leurs plus grandes fêtes; ils se jetaient au-devant des traits. Le fanatisme religieux ne suffit pas, je crois, à expliquer les résistances presque invincibles, la fureur désespérée des circoncellions. Il me semble entrevoir dans cette faction religieuse un parti politique qui dans sa haine se recrute et s'arme d'une passion populaire; qui invoque le fanatisme à l'appui de l'indépendance nationale : c'était une révolte contre l'autorité des empereurs aussi bien que contre l'Église; c'est par là que l'on peut s'expliquer la sévérité des peines portées contre eux par les empereurs.

Les donatistes trouvèrent dans saint Augustin un adversaire qui ne devait laisser ni un prétexte à leurs erreurs, ni une occasion à leurs violences; car il se contenta de réfuter les premières, et contre les secondes il implora la clémence et non l'appui du pouvoir impérial. S'élevant au-dessus des dissérences et des subtilités de

la controverse, il cherche à réunir, à confondre ces sectaires dans l'unité de la charité chrétienne; il s'écrie du fond de ses entrailles catholiques : « Vous êtes nos frères. Ils ont beau nous dire: pourquoi nous cherchez-vous? Pourquoi vous mettez-vous en peine de nous? répondonsleur : vous êtes nos frères. Qu'ils nous disent : retirez-vous de nous; nous n'avons rien de commun avec vous. Mais pour nous, nous avons bien des choses communes avec vous. Ne confessons-nous pas un même Jésus-Christ avec vous? Ne tenons-nous pas à un même corps sous un même chef? Mais, disent-ils, pourquoi, si je suis déjà perdu, pourquoi me cherchezvous? O folie! ô exravagance! eh! pourquoi vous cherché-je, sinon parce que vous êtes perdu? vous insistez : si je suis déjà perdu, comment suis-je encore votre frère? c'est afin qu'on me dise de vous : votre frère était mort, il est ressuscité; il était perdu, et il est retrouvé. » Et dans un autre passage, combattant la prétention des donatistes qui disaient que la véritable Église était resserrée dans un petit coin de l'Afrique; « Notre père n'est pas mort sans faire un testament; il l'a fait, ouvrons-le donc ce testament; j'y lis Dieu : son père lui a donné toutes les nations pour héritage, et les extrémités du monde pour toutes bornes à son empire. De quelque côté que vous vous tour-

niez, tout appartient donc à Jésus-Christ. Mais vous voulez posséder une portion de l'héritage; vous dérobez donc tout le reste à Jésus-Christ. Nous avons été les trouver quelquefois pour leur dire: cherchons la vérité; trouvons-la ensemble. lls nous répondent : gardez ce que vous avez; vous avez vos brebis, et moi les miennes; ne vous mêlez pas de mes brebis, puisque je ne me mêle pas des vôtres. Dieu soit loué! j'ai mes brebis, il a les siennes; mais Jésus-Christ, qu'estce donc qui lui appartient? qu'est-ce donc qu'il a racheté? ces brebis sont-elles à vous? sont-elles à moi? qu'elles soient donc à celui qui les a rachetées, qui les a payées de son sang, qui les a marquées de son sceau. Pourquoi donc ai-je mes brebis et vous les vôtres? Si Jésus-Christ est parmi vous, que mes brebis y aillent, puisqu'elles ne sont pas à moi; et s'il est parmi nous, que vos brebis y viennent, puisqu'elles ne sont pas à vous. » Les faits ne démentaient point ces paroles de douceur et de fraternité. Quand les donatistes rebelles à toutes les concessions comme à tous les raisonnements répondent à saint Augustin par le meurtre d'un prêtre, Restitut, Augustin écrit au tribun Marcellin pour implorer sa miséricorde en leur faveur : « Souvenez-vous, lui dit-il, que vous êtes un juge chrétien, et qu'en faisant le devoir de juge, vous devez aussi faire l'office de père. Que le

zèle qui vous anime à la punition des crimes, ne vous fasse pas oublier ce que l'humanité vous prescrit. Gardez dans le supplice la même douceur que vous avez gardée dans la question, puisqu'il est même plus important de découvrir les crimes que de les punir. Travaillons à faire entrer les donatistes dans la voie du salut, et à les retirer de celle de la perdition; et pour cela que chacun emploie ce qui dépend de lui, l'un les discours des prédicateurs catholiques, l'autre les lois des princes catholiques. »

Les hérétiques n'étaient pas la seule préoccupation d'Augustin; en dehors de l'Église, ou dans l'Église même, il y avait des esprits curieux et indécis, païens de bonne foi ou chrétiens mal affermis qui pour éclaircir leurs doutes avaient recours à la parole tolérante et profonde d'Augustin. lci, c'est un rhéteur païen qui rendant justice au génie d'Augustin et à la pureté de sa croyance, lui demande si, laissant de côté les fables du paganisme, on ne peut, dans la variété des cultes, trouver l'unité de Dieu aussi bien que dans la religion nouvelle; là, un disciple de Plotin qui veut faire accepter à Augustin les intermédiaires surnaturels des génies et des sacrifices expiatoires du néo-platonisme; ailleurs, un philosophe qui le prie de lui expliquer certains passages de Cicéron relatifs à des questions de morale et de métaphysique. C'est enfin un païen qui, écho des vieilles accusations portées contre les chrétiens, leur impute les malheurs de l'empire. Augustin répond à toutes ces ouvertures, indiscrètes parfois, avec une douce urbanité et une grande tolérance; mais quelquefois aussi avec une finesse d'ironie et une certaine vivacité qui vient moins de l'importunité des questions que de leur frivolité : il pardonne à l'erreur dans Maxime; il n'excuse pas aussi volontiers la légèreté raisonneuse dans Dioscore.

Au milieu de ces occupations si diverses et si nombreuses, et en même temps qu'il combattait par les armes de la parole et par une sévérité qui n'excluait pas la mansuétude chrétienne, et les sectes qui troublaient l'Église et les philosophes qui lui disputaient le privilége de la vérité, Augustin élevait à la religion un monument immortel, et posait sur la terre les fondements de la cité céleste. La Cité de Dieu est le plus célèbre et le plus magnifique des ouvrages de saint Augustin. Il nous apprend lui-même à quelle occasion il le composa : « Rome ayant été prise et saccagée par les Goths, sous la conduite de leur roi Alaric, les païens rejetèrent ce malheur sur la religion chrétienne et en prirent occasion de blasphémer le vrai Dieu. Me sentant plein de zèle de sa maison, je résolus de les combattre par cet ouvrage. » La Cité de Dieu peut donc être

regardée d'abord comme la dernière et la plus éloquente de ces apologies que les chrétiens opposaient à ces plaintes qui, nous l'avons vu, ne cessaient de leur imputer les calamités de l'empire. Mais ce caractère d'apologie ne lui reste pas longtemps; bientôt Augustin passe de la défense à l'attaque, et ce qui n'était qu'une apologie devient en réalité comme l'acte d'accusation et la sentence suprême du monde romain qu'Augustin confond dans ses dieux, dans sa gloire, dans sa philosophie. Ces dieux que les apologistes chrétiens avaient depuis longtemps détrônés, saint Augustin en montre à son tour l'origine mortelle et souvent scandaleuse. Divinités mensongères, que les Romains cessent de leur attribuer des victoires qu'ils n'ont dues qu'à leur courage, et une prospérité qu'ils devaient aussi à leurs vertus, plus souvent à leurs brigandages : vaine récompense d'ailleurs pour de vaines vertus. Car ces vertus si vantées, la mort de Lucrèce, le suicide de Caton, à quoi se réduisent-elles dans leurs plus grands héros? Lucrèce, pourquoi s'est-elle poignardée? Pure, elle devait vivre; souillée, elle ne mérite pas d'être louée. Quant à Caton, ce suicide si prôné n'était qu'un désespoir. Rome et les dieux ainsi condamnés, Augustin dans une éloquente apostrophe appelle les Romains à embrasser le culte qui peut seul, en les épurant, consacrer leurs vertus; à la

place de ces dieux qui ne furent jamais, il leur montre le Dieu véritable, le Dieu qui élève, abaisse et renverse les royaumes; qui, auteur et dispensateur de la félicité, donne les royaumes de la terre, non fortuitement et au hasard, mais suivant l'ordre des choses et des temps qu'il connaît et que nous ignorons; le Dieu entre les mains de qui les Romains n'étaient que les instruments destinés à châtier les crimes des nations. C'est dans ces passages que saint Augustin ébauche cette philosophie chrétienne de l'histoire que Bossuet doit achever.

Tandis qu'en dehors de Dieu et dans les ténèbres de l'idolâtrie, la société ancienne, Assyriens, Grecs, Romains, marchait dans l'erreur, la corruption et l'injustice, un peuple suivait les voies de la justice et de la vérité : peuple choisi de Dieu pour être ici-bas le dépositaire de sa loi, l'acheminement à l'Église ou cité de Dieu, et jusque-là sa figure visible; ce peuple, c'est le peuple hébreu. Mais le peuple hébreu lui-même n'est qu'une image incomplète, une ombre de la cité céleste. Entre la cité de Dieu et la cité des hommes, la véritable distinction, c'est la chair et l'esprit : qui vit selon la chair, est de la cité terrestre; de la cité céleste, qui vit selon l'esprit; en d'autres termes encore, il y a ici-bas deux amours qui font toutes choses: l'un, l'amour de soi-même porté jusqu'au mépris de Dieu, et c'est

la vie terrestre; l'autre- est l'amour de Dieu poussé jusqu'au mépris de soi-même; c'est la cité de Dieu. Ces deux villes différentes sont formées par deux différents amours: l'amour de Dieu fait Jérusalem; l'amour du siècle fait Babylone. Que chacun s'interroge, et se demande où tend son amour; et il connaîtra de laquelle des deux cités il est citoyen; s'il trouve qu'il soit citoyen de Babylone, qu'il arrache la cupidité de son cœur, et qu'il y plante la charité. S'il trouve, au contraire, qu'il soit citoyen de Jérusalem, qu'il tolère sa captivité, et qu'il espère sa liberté.

« Il n'y a qu'une ville et une ville, un peuple et un peuple, un roi et un roi. Que veut dire ceci, une ville et une ville? une ville, qui est Babylone, l'autre, qui est Jérusalem. Quelques autres noms mystérieux qu'on leur puisse donner, ce n'est néanmoins qu'une ville et une ville; une ville qui a pour roi le démon; l'autre, qui a pour roi Jésus-Christ. Tous ceux qui n'ont de goût que pour les choses d'ici-bas; tous ceux qui préfèrent à Dieu les faux plaisirs de la terre et non ceux de Jésus-Christ, appartiennent à cette ville unique, qui est appelée mystérieusement Babylone, et qui a le démon pour roi. Tous ceux, au contraire, qui n'ont plus de goût que pour les choses du ciel, qui ont toujours l'esprit appliqué aux biens éternels, qui vivent en ce monde dans une sainte inquiétude et avec une crainte con-

tinuelle d'offenser Dieu; qui sont humbles et doux, qui sont justes, saints et purs, tous ceuxlà appartiennent à la ville unique qui a Jésus-Christ pour roi. Ces deux villes sont maintenant mêlées et confondues l'une dans l'autre; elles ne seront séparées qu'à la fin du monde; elles se font une guerre continuelle, l'une pour l'iniquité, l'autre pour la justice; l'une pour la vanité, l'autre pour la vérité. Tolérez l'une, soupirez après l'autre. Mais comment peut-on maintenant discerner ces deux villes? les séparer l'une de l'autre? Elles sont confondues et mêlées; et depuis le commencement du monde, elles marchent ensemble dans une confusion qui durera jusqu'à la fin du siècle. Mais Dieu nous les fera connaître un jour, lorsque mettant Jérusalem à sa droite et Babylone à sa gauche, il dira à la première : Venez, vous que mon père a bénie; et à l'autre, allez au feu éternel. »

Voilà donc et la cité de Dieu et la cité des hommes. Jamais encore la séparation du monde romain et du monde chrétien, de la matière et de l'esprit, n'avait été faite avec une telle hardiesse; jamais Rome plus hautement condamnée dans ses dieux, dans ses conquêtes, dans ses sciences; on le sent : l'ouvrage d'Augustin est l'oraison funèbre du monde ancien en même temps qu'il est l'annonce éclatante du monde nouveau; voici bien en effet le règne du spiri-

tualisme, le règne de la cité céleste, qui est l'Église. Rome, la Rome de César, n'est plus; mais au moment où elle périt, une Rome nouvelle paraît : pour elle commence un autre empire.

L'évêque d'Hippone avait un ami auquel sont adressées quelques-unes de ses lettres les plus importantes; ami dont il avait demandé et obtenu l'appui, quand sa tolérance chrétienne intercédait pour les donatistes; cet ami, c'était le gouverneur même de la province d'Afrique, c'était le comte Boniface. Boniface, affligé de la perte de sa femme, avait songé à entrer dans la vie religieuse et demandé à ce sujet les avis d'Augustin qui lui avait conseillé, tout en suivant la loi chrétienne, de rester dans le monde où il pouvait être plus utile. Boniface goûta cet avis, et se reprenant au monde, il épousa quelque temps après une nièce de Genséric, roi des Vandales établis en Espagne. Boniface était déjà mal vu à la cour de Ravenne; cette alliance augmenta les défiances que la calomnie avait éveillées contre lui. La cour de Ravenne le destitua donc, et sur son refus d'obéir le fit déclarer ennemi de l'empire. Dans son ressentiment de cette injure, Boniface prit les armes, et associa les Vandales à sa vengeance : au printemps de l'année 428, ils passèrent en Afrique, où ils exercèrent d'affreux rayages. Rappelé à son devoir par les remontrances d'Augustin, Boniface voulut en vain mettre un terme à leurs fureurs, et moins heureux dans son repentir qu'il ne l'avait été dans sa défection, successivement vaincu et repoussé, il vint avec les débris de ses troupes chercher un refuge dans Hippone. Les barbares l'y suivirent et l'y assiégèrent. Augustin partagea les périls de son troupeau; mais l'âme brisée par le spectacle de tant de maux, il succomba à l'âge de soixante-treize ans.

Augustin est le dernier et le plus grand des Pères de l'Église. Métaphysicien profond, orateur pathétique et populaire, théologien invincible, infatigable controversiste, historien original, il a sondé tous les problèmes de la philosophie, fixé les règles de la morale chrétienne, combattu les hérésies, arrêté le dogme comme la discipline avec une suprême autorité: enfin à tous ces travaux il a mis le sceau de son génie et de sa foi, en élevant sur les débris du paganisme la cité nouvelle, l'Église. Cette vie si pleine et si soutenue ne fut cependant pas uniforme. Il y a trois âges dans la carrière d'Augustin. Le premier, quand il entrevoit et cherche au milieu des égarements de sa jeunesse la vérité que son cœur appelle; le second, quand l'ayant aperçue et saisie, il s'y attache, s'y voue par la sévérité de ses études et la consécration du sacerdoce; le troisième enfin, lorsque devenu évêque d'Hippone, il se livre

tout entier à la défense et à l'instruction de son troupeau. Ces trois âges se marquent à des différences sensibles dans sa pensée et dans son style. D'abord, c'est à la philosophie, éclairée, il est vrai, d'un rayon de la foi, mais à la philosophie pourtant qu'il demande la vérité : c'est le temps des Soliloques, de l'ordre, de la vie heureuse. Puis sans répudier la philosophie, il ne l'accepte plus que par souvenir; il la place au second rang; il écrit alors les Mœurs de l'Église et la Vraie religion; il répond à Maxime et à Longinien: c'est son second âge. Enfin il a rompu avec la philosophie; il est évêque alors : il ne reconnaît, il ne prêche que la science divine; il est théologien. C'est le dernier effort de ce travail continu de sa pensée et de son âme pour trouver Dieu et la vérité; il s'y tient et s'y renferme. Les spéculations métaphysiques qui l'avaient pu aider et soutenir dans le passage de l'erreur à la foi, ces spéculations qui lui pouvaient encore servir à la seconde période, de la hauteur où il est placé il les dédaigne alors. Ce troisième âge de la pensée d'Augustin a son expression précise et éclatante dans le manuel qu'il adresse à Laurent : ce traité est le résumé de sa foi, et comme le dernier mot d'Augustin.

A ces trois âges de sa pensée répondent trois caractères particuliers de style. Dans les ouvrages philosophiques, le style d'Augustin a de

l'élégance, de la vivacité et une pureté remarquable; dans les ouvrages qui tiennent à la morale et à la doctrine chrétienne en même temps qu'à la philosophie, il n'a plus déjà la même correction, le même naturel. Les nouvelles idées qu'il exprime se refusent quelquefois à une rigoureuse exactitude; on sent qu'Augustin a besoin de créer cette langue théologique dont il est resté le modèle. A son troisième âge, cette langue, il la parle uniquement : il parvient à soumettre cet idiome latin moins rebelle à la théologie qu'il ne l'avait été à la philosophie, même sous la main de Cicéron. Cependant sous la plume d'Augustin, la langue latine est quelquefois obscure, subtile, roide; elle résiste à le suivre dans les distinctions profondes où il la conduit; elle s'épouvante à ces questions de la grâce, du libre arbitre, où le génie grec, lui, est si souple et si à son aise.

Ces teintes diverses du style et de la pensée d'Augustin se marquent aussi dans ses sentiments. Si pendant longtemps Augustin conserve avec des païens des relations bienveillantes; si, une première fois, il répond avec une indulgence aimable et enjouée à un pontife qui lui expose ses doutes; s'il entretient avec des sophistes un commerce poliment affectueux, plus tard il n'aura plus ces complaisances. Sa foi plus austère, sans les proscrire, dédaignera ces discus-

sions oiseuses qui alors lui seront presque une injure. Mais ces légères différences dans la vie d'Augustin s'effacent et disparaissent dans l'admirable unité de l'œuvre qu'il a poursuivie et accomplie, et pour lui-même et pour l'Église : pour lui-même, la recherche, la connaissance, la possession en Dieu de ce bonheur qu'il avait cherché dans sa jeunesse, saisi dans son âge mûr et qu'il ne quitta plus; pour l'Èglise qu'il munit et fortifia de tous côtés, la victoire définitive sur le paganisme, le triomphe sur l'hérésie, et cette puissance qu'il assit sur des fondements si solides que le moyen âge tout entier pût s'y appuyer, et le xvne siècle aussi s'y retrancher et y vaincre.

## CHAPITRE XIV.

## LE PÉLAGIANISME.

Dans l'examen que nous avons fait des écrits de saint Augustin, nous n'avons point compris plusieurs ouvrages qui occupent une grande place dans ses œuvres et dans sa vie et se rattachent à une des questions les plus graves du dogme chrétien, le pélagianisme; il en faut parler maintenant.

L'auteur de cette hérésie, Pélage, était né dans la Grande-Bretagne; son origine était petite. Consacré à la vie monastique, pendant longtemps Pélage s'y distingua par une éminente sainteté. Ce serait, dit-on, dans les ouvrages d'Origène qu'il aurait puisé le germe de ses erreurs qu'il commença à répandre au sein même de Rome où pendant longtemps il habita, d'abord par des écrits, des discours et des discussions particulières, mais sans bruit toutefois et avec précaution: saint Augustin, qui alors ne connaissait de Pélage que sa piété, l'avait en grande estime. Ce bon accord ne devait pas durer. Dans une prière, saint Augustin s'adressant à Dieu s'était

écrié : « O Dieu! veuille ce que tu me donnes et donne-moi ce que tu veux : « Da quod jubes, et jube quod vis. » Pélage, devant qui ses paroles furent redites à Rome, par un évêque qui les avait entendues de la bouche de saint Augustin, ne les put supporter. Quelque temps après il fit, en 410, un voyage en Afrique. Était-ce pour s'assurer auprès de saint Augustin lui-même de l'exactitude des paroles qui lui avaient été rapportées? Était-ce pour répandre en Afrique sa doctrine qui devait y trouver de nombreux partisans et qui déjà sans doute en comptait quelques-uns? Cette dernière opinion est plus probable. Toutefois, Pélage ne fit en Afrique qu'un très-court séjour; saint Augustin, occupé alors à ses conférences avec les donatistes, ne le vit que deux fois.

Si court qu'eut été ce séjour de Pélage en Afrique, il n'avait pas été stérile. En effet, à peine a-t-il quitté Carthage, que ses disciples se multiplient et se déclarent avec une hardiesse qu'ils avaient eu soin d'éviter jusque-là, et bientôt sa doctrine trouve pour la répandre et la prêcher un homme actif et habile, un Breton comme lui, mais homme plus violent, avocat habitué aux luttes du barreau, Célestius.

Célestius se rendit en Afrique, portant en quelque sorte la guerre au cœur même de l'Église que gouvernait saint Augustin. De son côté, Rome pour le combattre envoya le diacre Paulin. Célestius soutint contre Paulin une discussion publique, où il fut condamné. Contrairement au sentiment de l'Église, Célestius prétendait que le péché d'Adam n'avait nui qu'à lui-même, et non au genre humain, et que les enfants qui naissent, sont dans le même état où était Adam avant sa chute; en d'autres termes, Célestius niait le péché originel, et par conséquent la rédemption.

Jusque-là Pélage n'avait point pris part à ce débat. Cependant sa doctrine allait s'étendant; d'Afrique elle avait passé en Asie. En quittant l'Afrique, Pélage s'était rendu en Palestine. Saint Jérôme l'avait d'abord bien accueilli; mais ensuite, croyant reconnaître dans Pélage des opinions analogues à celles d'Origène qu'il venait de combattre avec tant de vivacité en la personne de son traducteur, de Ruffin, il lui devint aussi contraire qu'il lui avait été bienveillant. Sa solitude de Bethléem en fut troublée; et dans ce champ clos pacifique se livra un rude combat, où le principal champion fut un Espagnol, Orose, que nous retrouverons. Jean, évêque de Jérusalem, penchait pour Pélage; il le fit, quoique laïque, asseoir parmi les prêtres au concile de Jérusalem, qui reconnut l'orthodoxie de Pélage. Sur les vives réclamations d'Orose, on convint d'écrire au pape, à Innocent : Innocent se prononça contre Pélage.

Cette victoire du clergé d'Afrique sur Pélage fut courte. Innocent mourut, et son successeur Sozime prit parti pour Pélage; mais saint Augustin en appela du pape à l'empereur Honorius. L'empereur par un rescrit condamna Pélage; et Sozime revenant sur sa première décision confirma cette sentence. Quelques années après le pélagianisme devait être solennellement condamné au concile œcuménique d'Éphèse.

Telle est l'histoire du pélagianisme; il faut maintenant en chercher le sens. On voit quelle est la gravité de la question : elle a ses racines dans les profondeurs mêmes de la pensée humaine; ce n'est rien moins que l'éternel et terrible problème du libre arbitre et de la prédestination, des œuvres et de la grâce. L'homme déchu par le péché originel conservera-t-il encore dans son infirmité assez de force pour se sauver par lui-même; ou bien, impuissante et viciée à sa source, la volonté ne peut-elle rien sans la grâce? C'était là entre saint Augustin et Pélage un abîme.

Pélage ne niait pas la grâce; mais il prétendait que nous devons à Dieu moins la grâce de bien faire que la grâce de faire, reconnaissant ainsi une action surnaturelle, un secours immédiat de Dieu, mais secours extraordinaire qui était donné à l'homme selon ses mérites. Cette

19

grâce, pour l'obtenir, l'homme la doit mériter; par lui-même il peut résister au mal, et, s'il résiste, la grâce viendra l'aider à terminer la lutte. Saint Augustin n'admettait pas cette action que par son initiative l'homme pouvait en quelque sorte avoir sur la distribution de la grâce. Il voulait que la grâce précédât la pensée et la dominât; en un mot, il supprimait la liberté humaine que voulait réhabiliter Pélage.

Pour combattre cette doctrine de Pélage, saint Augustin composa avec une infatigable activité plusieurs ouvrages, entre autres, les deux livres à Marcellin, sur le baptéme des enfants, et une lettre qui en forme comme le troisième livre; un autre ouvrage, adressé encore à Marcellin, sur l'esprit et la lettre.

Mais dans ces ouvrages saint Augustin n'avait pas donné toute sa doctrine; ce ne fut pas Pélage qui lui en fit tirer toutes les conséquences; ce fut une cause étrangère et en quelque sorte domestique.

Des moines, les moines d'Adrumète, prenant à la lettre les doctrines de saint Augustin sur la prédestination et la nécessité de la grâce pour vouloir le bien, en avaient conclu que l'homme ne pouvant faire le bien par lui-même, Dieu ne le jugerait pas d'après ses œuvres. Saint Augustin se hâta de leur écrire pour les tirer d'une si

grave erreur et composa à ce sujet son traité de la répréhension et de la grâce. Saint Augustin y exprime dans toute sa rigueur le dogme absolu de la grâce. « Dieu , dit-il , avant la création du monde, a prédestiné les uns au salut, les autres à la damnation; Dieu les pouvait perdre tous, car tous sont également coupables en Adam; par bonté, il veut bien en sauver quelques-uns; il sauve ceux qu'il aime; les autres , il les punit dans sa colère. » Entraîné par l'ardeur de la discussion, Augustin s'avançait ainsi jusqu'à des conséquences extrêmes où l'Église ne l'a point suivi, et qui , ainsi qu'il arrive toujours, provoquèrent de son vivant même une réaction , le semi-pélagianisme.

La Gaule surtout s'en émut; mais, en même temps que des adversaires, elle donna à la doctrine d'Augustin deux ardents défenseurs, saint Prosper et Hilaire: ils informèrent saint Augustin de l'opposition que trouvait dans les Gaules la rigueur de sa doctrine. Saint Augustin répondit aux objections qui lui étaient faites par un traité sur la prédestination des saints, qu'il adressa à Hilaire et à Prosper, traité où sans renier ses doctrines il les expose avec plus de modération, revenant ainsi de lui-même, pour ainsi dire, à cette juste mesure où s'est tenue l'Église et qui concilie, autant que faire se peut, avec la grâce la liberté humaine: accord difficile

que chercheront de nouveau Arnauld et Pascal; qui troublera Port-Royal et occupera, sans la confondre, la calme et profonde intelligence de Mme de Sévigné qui fera des traités sur la prédestination, sur le don de la persévérance, une de ses plus intéressantes lectures.

Telle a été cette question si redoutable et si agitée du pélagianisme. Si dangereuse pourtant qu'ait été et qu'ait paru à l'Église la doctrine de Pélage, à y bien regarder, elle l'était beaucoup moins que les hérésies que jusque-là l'Église avait combattues et dont elle avait triomphé. Voyez en effet : le gnosticisme, ou niait le Christ, ou même en le reconnaissant, le supprimait en quelque sorte en le réduisant à n'être qu'un mythe, un fantôme; l'origénisme, lui, reconnaît le Christ, mais il l'amoindrit; l'arianisme, issu de l'origénisme, le sépare du Père auquel il le fait inférieur. Dans le pélagianisme, rien de semblable. Le dogme fondamental du christianisme n'y est pas attaqué : c'est une simple dissidence au sein de la foi; ce ne lui est pas une hostilité. Ainsi allaient s'affaiblissant les hérésies : négation du christianisme d'abord dans le gnosticisme; erreurs philosophiques dans l'origénisme et l'arianisme, elles ne sont plus dans le pélagianisme et surtout le semi-pélagianisme qu'une question d'accord entre la volonté de l'homme et la grâce, question que la

philosophie elle-même résout dans le sens chrétien; car sans un don de la Providence, sans une grâce, toute libre qu'elle est notre volonté ne pourrait accomplir le bien; qui ne l'a éprouvé?

## CHAPITRE XV.

## SAINT PAULIN.

Le nom de saint Paulin se place naturellement après les noms de Jérôme et d'Augustin avec lesquels il entretint un commerce épistolaire, qui devint une vive et solide amitié.

On sait la vie de Paulin. Né à Bordeaux, en 353, d'une famille illustre et opulente, Paulin fut disciple d'Ausone. Comme son maître, il se distingua d'abord dans la carrière du barreau, parvint rapidement aux honneurs, et soutenu par son talent et aussi par ses richesses, qui étaient immenses, il fut nommé consul. Puis tout à coup, saisi, au sein de ses richesses, de sa puissance et de l'éclat de ses anciennes dignités, d'un ennui profond, il demanda à la religion des consolations contre des sujets d'affliction qu'il avait eus, dit-il lui-même dans ses Lettres, mais qu'il n'explique pas. Vers 389 ou 390, il résolut de s'ensevelir dans la retraite, quitta sa patrie et se retira en Espagne, à Barcelone, pour embrasser le christianisme.

Paulin, ses études achevées, était resté l'ami

d'Ausone : rapprochés malgré la différence des âges par le goût de la littérature et par une certaine conformité de destinée; mais la poésie était entre eux le lien le plus fort. Ausone ne put donc voir sans une vive douleur et presque sans irritation la religion enlever à la poésie le talent facile et brillant de Paulin. Pour le détourner de cette résolution de renoncer au monde et aux lettres, il lui écrivit, de 390 à 393, une première lettre où la plainte, douce et tendre, se mêle encore à l'amitié et à l'espérance de conserver Paulin aux muses.

« Nous secouons donc ce joug si léger à subir, si facile à porter ensemble! ce joug si paisible et si doux, que ton père et le mien ont traîné depuis leur naissance jusqu'à leur vieillesse et qu'ils ont imposé à leurs pieux héritiers, désirant qu'il durât jusqu'au jour éloigné qui terminerait leur vie. Mais dût-il m'écraser, seul j'accepte le fardeau tout entier; je ne trahirai pas, tant que je vivrai, la foi d'une vieille amitié, afin que cette chaste consolation gravée dans mon souvenir me rende un jour le compagnon qui m'a fui. Reconnais-tu ta faute, Paulinus bien-aimé? car pour moi, ma foi est sûre; je garde une immuable vénération à mon Paulinus des anciens jours, et à cet esprit de concorde qui animait mon père et le tien. » Dans une seconde lettre Ausone est plus vif et déjà un peu amer : « J'avais pensé que les plaintes de ma première lettre auraient su te fléchir, Paulinus, et qu'un tendre reproche t'arracherait une parole, mais non : il semble qu'un serment sacré t'enchaîne; tu as juré le plus profond silence, et tu y persistes. » Ausone croit qu'une influence importune empêche Paulin de répondre; et il lui enseigne, pour échapper à cette surveillance domestique mille artifices que l'on est étonné de retrouver ici :

Si prodi, Pauline, times, nostræque vereris Crimen amicitiæ, Tanaquil tua nesciat istud.

Cette Tanaquil, c'était l'épouse de Paulin, Thérasia, qui en effet ne cessait de le porter à la piété. Enfin, dans une dernière épître, donnant un plus libre cours à ses reproches, il s'écrie: « Voici la quatrième épître, Paulinus, qui te retrace mes plaintes connues; et en retour nulle page de toi qui me rende ce pieux devoir; pas une lettre dont l'heureux début m'apporte la formule d'un salut. » Et alors avec un goût détestable et une malheureuse érudition mythologique, il lui prouve que tout dans la nature répond à qui l'interroge : « Les rochers, les bois, les rivages, ont une voix. L'airain de Dodone tinte longtemps. Puis pour répondre, un mot suffit; une seule voyelle servit de réponse aux Lacédémoniens; » et il termine par une longue imprécation poétique contre cette terre barbare qui retient son ami:

Hæc precor! hanc vocem, Bæotia carmina, Musæ, Accipite, et Latiis vatem revocate Camenis.

Les lettres d'Ausone n'étaient point arrivées exactement à leur adresse; Paulin n'avait reçu les trois premières qu'au bout de quatre ans; et la quatrième, la dernière que nous avons citée, arriva encore quelque temps après. Paulin fit à ces différentes lettres une seule et même réponse :

« Pourquoi m'ordonner, ô mon père, de cultiver ces muses que j'ai répudiées? ils repoussent les muses, ils sont fermés à Apollon, les cœurs voués au Christ, Soutenu autrefois non par une égale force mais par une même ardeur, je m'unis à toi pour évoquer le sourd Phébus de son antre prophétique, pour appeler les muses des divinités, pour demander à des forêts ou à des montagnes le don de la parole, qui est un don de Dieu. Tu m'accuses de manquer, depuis trois années entières, à ma patrie; d'avoir, dans mes courses vagabondes, cherché un autre univers; et ta tendresse émue profère de pieuses plaintes. Je bénis ces vénérables mouvements de ton cœur paternel; mais combien j'aimerais mieux, ô mon père, te voir demander mon retour à qui pourrait te l'accorder. Puis-je songer à revenir à toi, quand tu exhales de stériles prières qui ne

s'adressent point au ciel; quand, détourné de Dieu, tu supplies les muses de Castalie? Non, ce n'est pas avec ces divinités que tu me ramèneras dans ton sein et dans ma patrie. Si tu as souci de mon retour, regarde et prie celui qui de son tonnerre ébranle les voûtes sublimes des cieux enflammés; qui brille du triple feu de la foudre; qui ne fait point gronder de vains murmures; qui est au-dessus de tout ce qui existe; qui est tout entier dans tout et partout; qui présent en toutes choses gouverne tout; ce Christ qui tient et meut les esprits; et si ses décrets sont contraires à nos vœux, c'est par la prière qu'il le faut ramener à ce que nous voulons. » Et à son tour, il trace un pur et sévère tableau de la vie nouvelle qu'il goûte; il rappelle son maître à de meilleures pensées; et enfin, protestant contre ce reproche que lui avait fait Ausone, d'être infidèle à l'amitié héréditaire qui les liait, il s'écrie : « Ce joug, les mensonges de la malignité ne l'ont point délié; l'absence et l'éloignement n'ont pu le rompre. Jamais je ne le détacherai de mon cœur, et mon âme sortira de mon corps avant que ton image s'efface de mon esprit. Oui, tant que je serai contenu dans ce corps qui m'emprisonne, quelque monde qui nous sépare, je te verrai par le cœur, je t'embrasserai pieusement par l'âme; tu seras partout présent pour moi; et lorsque délivré de cette prison du corps,

je m'envolerai de la terre, en quelque région que me place le Père commun, là encore je te parlerai en esprit. » Ce fut le dernier adieu à l'amitié; adieu plein de grâce et de douce tristesse.

En comparant les épîtres d'Ausone à la réponse de Paulin, on voit quelle supériorité donnent à la pensée de celui-ci sa foi nouvelle et ce monde des esprits où déjà il aspire, « craignant, si la trompette éclatante venait à retentir dans les cieux entr'ouverts, de ne pouvoir s'élever d'une aile légère dans l'espace à la rencontre de leur roi et s'envoler au ciel parmi ces glorieux milliers de saints qui légèrement balancés dans le vide soulèveront d'un élan facile vers les astres célestes leurs pieds dégagés des entraves du monde, et mollement portés sur les nuages s'en iront, au milieu des airs, rendre hommage au roi céleste et rassembler aux pieds du Christ adoré leurs brillantes phalanges. » Ce sont là de neuves et chrétiennes images. Toutefois l'élève d'Ausone n'a pas encore entièrement disparu; on le reconnaît au luxe de la description, à l'abus de l'esprit, aux souvenirs profanes de Cicéron et de Virgile, et surtout à cette petite vanité poétique qui le pousse à répondre, en trois mesures différentes, aux lettres de son maître. Tel est, à cette époque, l'état des esprits et de la société : le paganisme y vit dans les habitudes, dans les expressions, alors même qu'il ne règne plus dans

les âmes; l'imagination est souvent profane encore, quand la pensée ne l'est plus; le spiritualisme est dans les intelligences, la mythologie dans les souvenirs; le bel esprit se mêle à la foi, et le mauvais goût à la pureté et à l'élévation des sentiments.

Paulin avait donc entièrement rompu avec le siècle; il reçut le baptême de saint Delphin, évêque de Bordeaux, et fut, en 393, ordonné prêtre sur la demande du peuple de Barcelone. Un an après, il partit pour l'Italie, et s'établit à Nola, où, après avoir vécu quinze ans dans la pauvreté et la pénitence, il devint évêque.

A Nola, Paulin se trouvait en quelque sorte sur la limite de l'Italie, et comme un intermédiaire naturel entre l'Afrique et l'Europe. Sa conversion d'ailleurs, la renommée de sa piété et de ses talents attirèrent bientôt sur lui la sollicitude et l'affection des deux grands docteurs de l'Église au Ive siècle, Jérôme et Augustin. Jérôme l'encourage, le dirige dans l'étude des saintes Écritures. Paulin, comme tous ceux qui passaient de la littérature païenne à la littérature sacrée, pouvait être rebuté quelquefois par la rudesse énergique des textes sacrés. « Gardez, lui dit Jérôme, que la simplicité et la bassesse apparente du langage de nos livres sacrés ne choque votre délicatesse; tout y est éclatant, même à la surface; mais tout y est plus doux encore au fond;

pour goûter le fruit, il en faut percer l'écorce. » Ailleurs, tempérant l'ardeur de sa foi nouvelle, il le détourne de se rendre à Jérusalem, le louant d'ailleurs d'avoir renoncé au monde. Docile à ce conseil, Paulin resta dans le monde; là où, comme le lui disait Jérôme, il pouvait être et où il fut plus utile.

Nous n'avons jusqu'ici considéré dans Paulin que le disciple et l'ami d'Ausone, le poëte devenu chrétien; il faut maintenant faire connaître l'orateur.

Paulin fut appelé à prononcer le panégyrique de Théodose. Nous n'avons de ce panégyrique qu'une phrase, mais elle nous en donne tout le plan et tout l'esprit : In Theodosio non imperatorem, sed Christi servum; nec regno, sed fide principem prædicamus. « Nous louons dans Théodose non l'empereur, mais le serviteur du Christ; c'est à la foi et non au pouvoir que nous apprécions le prince. » Ce point de vue nouveau qui subordonne la majesté impériale au titre de chrétien, la puissance à la piété n'était point une vaine antithèse, et, s'il m'est permis de le dire, une prétention intéressée de l'Église. C'était la pensée, et j'ajouterai, le besoin du monde à cette époque. Ce texte de Paulin, Augustin l'a magnifiquement développé dans un chapitre de la Cité de Dieu : « Nous appelons heureux, dit-il, certains princes chrétiens, non

pour avoir longtemps régné et laissé après eux leurs fils tranquilles possesseurs de leur couronne, ou pour avoir su vaincre ou déjouer les ennemis qui s'élevaient contre eux. Nous les appelons heureux, si leur pouvoir a été conforme à la justice; si, au milieu des hommages sublimes et des basses complaisances qui les entourent, leur cœur ne s'est point élevé; s'ils se sont souvenus qu'ils étaient hommes; s'ils ont fait servir leur puissance à étendre le culte de Dieu, leur majesté à le rehausser; si, lents à se venger, ils sont prompts à pardonner; s'ils adoucissent par la mansuétude et les bienfaits de nécessaires rigueurs; et si, en tout cela, ils agissent non par un vain désir de gloire, mais par cette charité qu'inspire l'attente d'une éternelle félicité. » Tel est le dernier trait de cette royauté chrétienne, esquissée d'abord par Tertullien et achevée par saint Augustin.

Jérôme a donné de grands éloges au panégyrique de Paulin : « Heureux, lui écrit-il, l'empereur d'avoir rencontré un tel orateur! Vous avez ajouté à la majesté de la pompe impériale. Courage, ô vertueux jeune homme! que ne promet pas, pour un âge plus mûr, un début si éclatant. » Et il vante l'ordre, l'enchaînement, la solidité de ce discours.

Si l'on veut apprécier quelles étaient, en même temps que la grandeur de sentiments qu'inspirait à l'évèque chrétien cette pensée alors dominante que la piété devait faire le caractère d'un prince, les ressources que cette même pensée offrait à l'éloquence, il faut comparer aux oraisons funèbres chrétiennes de Théodose les panégyriques qu'en ont faits les auteurs païens, entre autres Pacatus.

Nul prince n'a été plus loué que Théodose. Augustin nous a vivement retracé dans ses Confessions les inquiétudes dont il était tourmenté, lorsque chargé de la chaire de rhétorique de Milan il dut en cette qualité prononcer le panégyrique de Théodose. Je doute que dans ce panégyrique, Augustin eût rien rencontré qui approchât de cette magnifique peinture que nous venons de lui voir tracer de l'empereur chrétien. Quand Théodose mourut, l'éloquence profane ne manqua donc point à ses louanges, et ce fut le plus célèbre rhéteur de ce temps, qui fut appelé à les célébrer en public. Pacatus ne fut pas au-dessous de cette tâche. Son style a de l'éclat et du mouvement; il s'élève au récit des guerres et des victoires de Théodose; et pourtant quelquesois l'intérêt languit : on dirait qu'une secrète influence frappe de froid son éloquence. Elle ne se ranime cette éloquence, elle ne se retrouve naturelle et pathétique, que quand Pacatus touche à une de ces questions qui seules alors préoccupaient et remuaient les âmes, à

une question religieuse; quand, saisi d'une juste indignation, il flétrit, en louant la tolérance de Théodose, la cruauté qui avait si atrocement puni sur quelques malheureux l'erreur des priscillianistes.

Mais l'éloge des princes était en quelque sorte un tribut que l'éloquence chrétienne payait aux puissants de la terre; ce n'était pas le texte favori et fécond de ses inspirations; ce texte, nous le savons de reste, c'était la charité, et c'est là aussi que triomphe l'âme de Paulin.

On plaçait, à l'entrée des églises, des troncs où la piété des fidèles déposait les aumônes destinées à la subsistance des pauvres. Tel est le texte d'une homélie célèbre de Paulin : De gazophylacio. « Du tronc. » Homélie où il a su, après tant d'orateurs chrétiens, trouver de nouvelles et éloquentes paroles pour exciter la charité « Les pauvres vous attendent à la porte de l'église; les yeux fixés sur vous, ils observent votre arrivée, et suivent chacun de vos pas. Leurs voix touchantes, affaiblies par la faim qui les presse, vous adressent des vœux suppliants; elles implorent de votre compassion quelque soulagement à leurs misères. Ne les contraignez pas à changer leurs prières en murmures; craignez que leurs gémissements ne s'élèvent contre vous auprès du père des orphelins, du protecteur des veuves, du Dieu souffrant dans la personne des

pauvres. » On ne saurait trop admirer avec quelle sagesse cette voix du pauvre qui toujours en secret ou hautement s'élève contre le riche, saint Paulin sait, en la détournant vers le ciel, la faire parler sans que la plainte touche à l'insulte, le murmure à la révolte.

Nous avons vu que tout en résistant aux prières d'Ausone qui le rappelait ou plutôt voulait le retenir au culte des muses, Paulin par une dernière faiblesse poétique non-seulement lui avait répondu en vers, mais qu'à l'imitation de son maître et comme en rivalité il avait employé des mètres différents pour lui signifier ses adieux à la poésie. C'est que la poésie, en esfet, était au fond du cœur de Paulin; c'était pour lui cette passion dont le sage même se dépouille difficilement; aussi n'y put-il renoncer; mais ne la pouvant vaincre, il la sanctifia : sa poésie fit partie de sa piété. Un de ses prédécesseurs au siége épiscopal de Nola, saint Félix, avait laissé un grand renom de vertu et une grande puissance de miracles. Chaque année, Paulin lui consacra un poëme, et il renouvela pendant quinze ans cette offrande poétique qu'il savait rajeunir par la variété des mètres et la vivacité inépuisable de l'émotion. Il a aussi traduit en vers quelques psaumes; et saint Augustin trouvait que ces poésies de Paulin étaient douces comme le miel et le lait, et propres à nourrir et à charmer la piété des fidèles. Ces effusions poétiques dans saint Paulin n'enlevaient rien à ses devoirs d'évêque, qui alors étaient souvent entourés de grands périls : c'était le temps de l'invasion des Goths dans l'Italie. Nola fut prise d'assaut; l'évêque tomba aux mains des barbares; mais, frappés de sa vertu, ils lui rendirent la liberté. Alors Paulin, comme un autre saint Ambroise, employa les biens de l'Église à racheter les captifs et à soulager les maux de la guerre : ce fut l'occupation de ses dernières années. La tolérance en lui s'alliait à la piété; aussi quand il mourut, en 431, juifs et païens s'associèrent-ils aux chrétiens dans d'unanimes regrets.

## CHAPITRE XVI.

OROSE. - SALVIEN.

Dans la grandeur de son plan et du point de vue élevé où il s'était placé en contemplant la cité de Dieu, Augustin n'avait pu descendre aux détails ou s'y arrêter. Orose, son disciple, vint se charger de cette tâche. Il le déclare tout d'abord et dans les termes les plus explicites de respect et d'obéissance : il ne veut qu'apporter quelques preuves particulières, quelques faits nouveaux à la thèse si éloquemment, si magnifiquement soutenue et développée par saint Augustin; il s'attache à un point particulier, le reproche fait aux chrétiens d'être la cause des maux qui depuis leur apparition affligent l'empire. Entrant donc de suite en matière et remontant, il le dit lui-même, au berceau du monde, Orose reprend et suit à travers les siècles et les royaumes la longue et effroyable histoire des calamités de tous genres qui ont désolé l'univers : c'est un inventaire exact de tous les fléaux qui ont écrasé l'humanité. Au milieu de ces souvenirs de tristesse, de ces funèbres images, de ces débris

des empires, la pensée et le style d'Orose prennent une teinte singulière de sombre énergie et de vigoureuse précision : on dirait le génie et la couleur anticipés de ces peintres de l'école espagnole qui ont trouvé, pour exprimer les tortures physiques et les douleurs morales, un coloris si horriblement vrai et saisissant. Cette force de conviction dans l'apologie qu'il fait, donne à Orose un mérite qu'on ne s'attendait pas d'abord à trouver dans un écrivain qui s'annonce simplement comme le disciple fidèle, l'humble annotateur, si je le puis dire, du grand ouvrage de saint Augustin, qui se borne à en suivre pas à pas les traces, à les adorer. Orose malgré ce culte et cette soumission, a un caractère original; non qu'il exprime souvent des pensées autres que celles d'Augustin, mais il les formule d'une manière plus nette et plus précise; il les met mieux en relief, il les accuse plus fortement. Ainsi l'action de Dieu sur la destinée des empires et particulièrement de l'empire romain qu'il a fait servir à la préparation et à l'établissement de la religion chrétienne, cette action nous semble mieux marquée dans Orose qu'elle ne l'est dans saint Augustin.

Il est une idée qu'Orose n'a pas empruntée à saint Augustin, et qui sous sa plume prend, par un tour précis et vigoureux, un caractère éclatant : c'est la pensée de l'unité morale établie par le christianisme, unité qui de tous les hommes ne doit faire qu'une même famille, et de tous les empires qu'une même patrie.

Enfin comme écrivain, Orose a un mérite rare dans les auteurs chrétiens: son ouvrage est composé avec ordre, avec suite; il en annonce au début les principales divisions, les reprend et les suit exactement dans les livres suivants. S'il passe d'abord en revue les grands empires de l'Orient; s'il s'arrête quelque temps à la Grèce, il a hâte d'arriver à l'empire romain, sujet principal de sa thèse; il en esquisse l'histoire à grands traits, avec des termes énergiques et où l'on croit quelquesois reconnaître la vigueur et la concision de Tacite; il la suit à travers les âges et l'amène avec ordre et clarté jusqu'à ce moment où l'histoire de Rome est celle du christianisme. Cette régularité un peu chronologique de son ouvrage est animée par une pensée qui déjà et souvent exprimée par les auteurs chrétiens se montre dans Orose avec des développements plus nets, une expression plus précise; cette idée est l'idée du progrès par lequel, sous la main de Dieu qui les dirige, marchent les empires à l'accomplissement de la loi évangélique; c'est-à-dire au règne de la justice, de l'égalité, de l'unité chrétiennes. Les peuples barbares euxmêmes qui maintenant ravagent l'empire, doivent entrer dans cette unité. On dirait qu'ici

Orose entrevoit la face encore obscure du monde, et que s'élevant au-dessus du trouble passager qu'ils y apportent, il démêle dans la confusion des peuples qui se chassent et se heurtent la future harmonie du moyen âge par la double hiérarchie de l'Église et de la féodalité.

Un autre écrivain chrétien, Salvien, a aussi repris, mais à un point de vue différent, la pensée de saint Augustin. Les sept livres Sur le gouvernement de Dieu sont le complément et comme la conséquence logique de la Cité de Dieu.

Il y a dans le traité Du gouvernement de Dieu, deux parties distinctes : l'une commune et philosophique; l'autre chrétienne et neuve; la première consacrée à réfuter les vieilles objections contre la Providence, s'étend, sauf quelques traits relatifs au véritable sujet, jusqu'au cinquième livre. Alors seulement Salvien saisit et développe le véritable côté, le côté neuf de la question; il n'est plus l'avocat un peu confus de la Providence, qui n'en a pas besoin, mais l'interprète inspiré de ses desseins sur le monde, desseins dont les barbares sont les instruments. Jusque-là les apologistes chrétiens s'étaient bornés à montrer que le christianisme était étranger aux malheurs de l'empire, Augustin et Orose lui-même n'avaient pas été au delà de la défense : Salvien passe à l'attaque. Il ne garde plus

de ménagements envers la société païenne : il applaudit hautement à la vengeance de l'humanité dans la destruction de l'empire. Sa parole ardente brise le dernier lien qui rattachait encore le monde païen au monde chrétien, et rompt cette union adultère. Pourquoi le christianisme dissimulerait-il encore? n'a-t-il pas derrière lui qui le doit défendre, ces barbares qui triomphent des princes et se soumettent aux évêques. Augustin respectait encore le monde romain; Salvien le condamne sans pitié; il en mène les funérailles, et sur son tombeau il entonne un hymne en l'honneur des barbares qui l'ont vaincu et détruit. Salvien ne continue pas simplement la parole d'Augustin; il la met en pratique.

Que fait saint Augustin dans la Cité de Dieu? D'un côté, il prononce l'oraison funèbre de la société païenne; de l'autre, il annonce l'avénement de cette société céleste qui a jusque-là poursuivi obscurément sur la terre son pèlerinage, et à qui maintenant appartient, même ici-bas, l'empire : c'est la proclamation du règne futur de l'Église. Mais cette pensée, qu'Augustin indique mystérieusement et qu'il ne présente que sous des voiles et en un obscur lointain, Salvien la montre visible dans les faits. Dieu, chez Salvien, prend possession du monde; la cité de Dieu n'est plus comme dans Augustin,

un symbole; elle est une réalité: Dieu gouverne par son Église.

Mais ce n'est pas des païens, même convertis, que le christianisme peut attendre cette ère nouvelle. Il lui faut des âmes plus pures et des esprits plus dociles : il lui faut les barbares. L'exaltation des barbares, mis au service de l'Église, tel est le texte des paroles éloquentes de Salvien.

On lui a reproché cette préférence donnée aux barbares sur les Romains, cette absence de nationalité qui lui fait applaudir à la chute de l'empire. Gibbon s'en indigne, et en accuse le christianisme. Ces reproches sont-ils fondés? Y avait-il pour un Gaulois, pour un sujet de l'empire obligation de lui rester fidèle? Pour juger cette question, il suffit d'examiner l'état de la Gaule. Accablée d'une nuée de fonctionnaires qui s'abattaient sur elle comme sur une proie, elle n'avait plus conservé que le droit de payer sa servitude. Ce que le fisc épargnait, la vénalité de la justice l'épuisait. La Gaule déjà ne faisait plus que soutenir, que nourrir le cadavre de l'empire. Si encore ces Romains qui dévorent la Gaule, savaient la défendre; non; aussi lâches qu'ils sont avides, ils ne savent que fuir devant l'ennemi. Et, remarquez-le bien : le patriotisme qui ne se trouve plus chez les Romains, où s'estil réfugié? dans l'âme du prêtre chrétien. Qui proteste contre cette dégradation? qui se montre jaloux de l'ancienne gloire du nom romain? C'est Salvien. Pourquoi ces censures si âpres des vices romains? C'est que ces vices ont fait l'esclavage de la Gaule; oui, on n'en peut douter, Salvien porte en lui le poids d'une âme romaine. « Rougissez, peuples romains, rougissez de votre vie. Il n'est presque pas de villes qui soient exemptes de turpitudes, excepté les villes où les barbares ont établi leur domination. Et nous nous étonnons de nos malheurs, nous qui sommes si impurs! nous nous étonnons d'être surpassés en force par nos ennemis quand ils nous surpassent en vertu : qu'on se le persuade bien, ce qui nous a vaincus, c'est le déréglement de nos mœurs. » Mais il loue les barbares? nul avant lui, même parmi les païens, ne l'avait-il fait? Le sentiment qui inspire à Tacite de présenter à ses contemporains comme un contraste et une censure la peinture des mœurs des Germains, est-il bien loin de celui qui fait de Salvien le panégyriste des barbares? Ainsi c'était déjà faire sentir au plus romain des historiens latins cette mystérieuse et puissante vertu des peuples barbares qui devaient, renouvelant le vieux sang romain, préparer la vie énergique et féconde du moyen âge.

Ne craignons pas de le dire : Salvien avait raison contre l'empire romain qui dévorait les Gaules; raison contre les chrétiens, Gaulois ou Romains, qui avaient changé de culte sans changer de mœurs; raison enfin contre cette société cruelle et corrompue qui dans les amphithéâtres de Trèves et de Cologne, que doivent renverser les barbares, jetait encore à des animaux féroces les entrailles humaines : dernière volupté du sang où s'enivrait le paganisme mourant.

## CHAPITRE XVII.

LA LÉGENDE CHRÉTIENNE.

La légende est une œuvre originale du génie chrétien. Née au désert, elle en a le merveilleux; c'est, à proprement parler, la vraie poésie du christianisme.

Jérôme en a écrit les premières pages. On lui doit la monographie de trois solitaires : Paul, Hilarion, Malchus. Dans ces pieuses monographies on respire, pour ainsi dire, la paix et le parfum du désert; on sent que Jérôme y laisse percer ses sentiments et ses impressions personnelles; quelquefois même il se met en scène de la manière la plus vive et la plus pittoresque. Ainsi, dans une espèce d'épilogue qui termine la vie de Paul, il s'écrie : « Paul gît recouvert d'une vile poussière pour ressusciter dans la gloire, et les marbres fastueux de vos tombeaux pèsent sur vous, qui devez brûler avec vos richesses; épargnez-vous! Grâce; épargnez du moins ces richesses que vous aimez tant? Pourquoi envelopper dans des vêtements d'or jusqu'à vos morts eux-mêmes? Pourquoi votre ambitieuse vanité

ne s'éteint-elle pas au milieu du deuil et des larmes? Les cadavres des riches ne sauraient-ils donc pourrir que dans la soie? — Je t'en conjure, qui que tu sois, toi qui lis ceci, souviens-toi du pécheur Jérôme, lequel, si Dieu lui en donnait le choix, préférerait de beaucoup à la pourpre des rois, avec les supplices, la tunique de Paul, avec ses mérites. »

La Fontaine, dans un mouvement d'un repentir qui ne dura pas, a mis en vers la *Capti*vité de saint Malc. Dans une invocation à la Vierge, il s'écrie:

Mère des bienheureux, Vierge, enfin je t'implore; Fais que dans mes chansons aujourd'hui je t'honore, Bannis-en les vains traits, criminelles douceurs Que j'allais mendier jadis chez les neuf Sœurs.

Ce sujet est digne en effet de la poésie : « Un jeune homme et une jeune et belle vierge ont tous deux fait vœu de chasteté. Tous deux d'un rang élevé, ils deviennent esclaves par le sort de la guerre et sont envoyés dans un désert pour y garder les troupeaux. Pour obéir à leurs vœux sacrés, ils résistent aux désirs qui les consument, à tout ce que l'amour peut offrir de tentations sous un climat brûlant, dans la silencieuse solitude du désert, quand rien ne les peut distraire du charme irrésistible qui les entraîne l'un vers l'autre, quand rien ne s'oppose à leur ineffable bonheur, rien, sinon la crainte

d'offenser le Dieu qu'ils adorent. Mais ils se voient soumis à des épreuves plus difficiles encore. Pour éviter la mort dont ils sont menacés, il leur faut feindre un hymen qu'exige un maître avare et cruel qui veut multiplier le nombre de ses esclaves. La même couche reçoit et l'amant et l'amante; ils s'exhortent mutuellement à une résistance qui paraît impossible. Au moment où le jeune homme a pressé contre son sein la vierge, dans l'espérance de lui faire partager le délire auquel il est en proie, elle résiste, et son éloquence toute divine triomphe de celui qui la contemple avec délices et qui l'accuse avec admiration. Alors tous deux, à genoux, enlacés dans les bras l'un de l'autre, lèvent au ciel leurs yeux baignés de pleurs et reportent vers Dieu ces sentiments d'amour dont leurs cœurs sont embrasés. Cependant la nature trop faible succomberait à tant de tourments : ils fuient ensemble, sont poursuivis, s'élancent dans la caverne d'une lionne furieuse qui allaitait ses petits. Par un miracle inattendu, l'animal féroce les protége et met en pièces l'Arabe dont le cimeterre, déjà lancé sur eux, allait leur donner la mort. Enfin, après avoir échappé à mille dangers, ils arrivent à une bourgade chrétienne, se disent un éternel adieu, et, fidèles aux vœux qu'ils avaient formés, ils se renferment pour toujours dans des cloîtres différents et demandent à Jésus-Christ, au pied des autels, la céleste récompense d'un si douloureux sacrifice. » Cette analyse, un peu apprêtée de style, mais exacte pour les faits que nous empruntons à M. Walckenaër, montre que le sujet de Malchus était très-favorable à la poésie; mais il convenait peu au génie de La Fontaine, qui en a fait une pastorale au lieu d'un drame. « Je voudrais que cette idylle, dit-il dans sa dédicace au cardinal de Bouillon, outre la sainteté du sujet, ne vous parût pas entièrement dénuée des beautés de la poésie. » Ces beautés y brillent peu, et ce ne sont pas celles du sujet. Beaucoup de descriptions, des vers tels que ceux-ci:

En des lieux découverts notre bergère assise Aux injures du hâle exposait ses attraits, Et des pensers d'autrui se vengeait sur ses traits. O vous, dont la blancheur est souvent empruntée, Que d'un soin différent votre âme est agitée

font souvent de cette légende pieuse une pastorale, où l'on retrouve parfois le vers facile, mais mondain de La Fontaine, et ces *criminelles* douceurs dont il savait trop peu se défendre. Et quand à la fin de ce poëme, il ajoute:

Jérôme en est témoin, ce grand saint dont la plume Des faits du Dieu vivant explique le volume, Il vit Malc, il apprit ces merveilles de lui, Et mes légers accords les chantent aujourd'hui. Qui voudra les savoir d'une bouche plus digne Lise chez d'Andilly cette aventure insigne, il exprime lui-même un jugement vrai sur cet essai de poésie religieuse; pour un tel sujet ses accords sont un peu légers.

Ruffin nous a aussi laissé, sous le titre de Vies des Pères du désert, d'intéressantes, de pieuses légendes. Pendant un long séjour en Égypte, il avait été témoin des merveilles qu'il racontait, et il en a tracé des tableaux dont les couleurs moins vives que celles de Jérôme ont, dans l'élégance du style et la douceur des sentiments, un charme particulier.

Cette renommée des moines d'Orient dont Jérôme et Ruffin ont été les témoins et les historiens, ne tarda pas à se répandre en Occident et à y exciter une vive admiration. Deux hommes, par leurs écrits, l'accrurent encore : ce furent Sulpice Sévère et Cassien.

Né en Aquitaine, vers 363, Sulpice Sévère se lia d'une étroite amitié avec saint Paulin. Comme lui, riche et d'une famille noble, Sulpice Sévère, à son exemple, vendit ses biens et en distribua le prix aux pauvres, ne se réservant qu'une petite terre. Là, tout entier à la religion et à l'étude, il menait cette vie pauvre mais calme et pieusement occupée dont saint Paulin, dans une de ses lettres, nous a laissé une touchante description. Dans cette retraite, Sulpice Sévère composa plusieurs ouvrages, dont les principaux sont : la Chronique, ou Abrégé de l'histoire

sacrée, et les Dialogues sur la vie des solitaires.

Augustin avait consacré les derniers livres de la cité céleste à l'histoire du peuple de Dieu; Sulpice Sévère en l'abrégeant reprend cette histoire où la finissait saint Augustin; il en fait l'introduction de cette autre histoire à laquelle en effet elle devait aboutir, l'Histoire de l'Église. Cet abrégé de Sulpice Sévère est d'une précision pleine de vigueur et d'élégance. Dominé par cette pensée qui venait de saint Augustin, que les événements humains se ramènent tous et concourent aux desseins de Dieu sur son Église, Sulpice Sévère sait y rattacher tous les faits, tous les détails avec une remarquable habileté : Bossuet lui doit beaucoup pour le plan et l'unité de son Histoire universelle. Imitateur de la brièveté de Salluste, qu'il aime à citer, Sulpice Sévère reproduit souvent les souvenirs de la littérature profane; et à la vigueur de quelques-uns de ses traits, à la profondeur de certaines pensées, on croirait, comme dans Orose, moins reconnaître la propre pensée de l'écrivain que la pensée et les expressions de quelque grand historien de l'antiquité. Du reste, Sulpice Sévère lui-même fait, avec beaucoup de désintéressement, l'aveu de ces emprunts : « Je ne ferai pas difficulté d'avouer, dit-il dans la préface, que je me suis beaucoup servi des historiens profanes. » Malgré cette étude et cette imitation souvent heureuse des anciens, Sulpice Sévère hâtait, pour sa part, la corruption du goût et de la langue, qui déjà cédait à l'idiome vulgaire. Dans ses dialogues surtout, il est beaucoup moins correct. A des idées nouvelles, il fallait des mots nouveaux; or, la légende venait avant tout du peuple et y retournait.

La vie monastique, à cette époque, a deux aspects bien différents: l'un riant dans sa nudité même, sauvage, mais poétique; l'autre étroit, sombre, régulier: dans le premier, c'est la vie du désert avec la liberté, la lumière, l'immensité du ciel et la pleine possession de la nature; c'est la vie de l'anachorète, du solitaire proprement dit. La seconde, vie d'obscurité, avec peu ou point de vue sur la nature, avec renoncement entier à l'indépendance, est la vie des moines, de ceux qui vivent isolés, mais réunis sous un même toit. Liberté d'un côté, soumission de l'autre, tels sont les deux traits profonds et distincts de la vie du désert et de la vie des couvents.

La vie du désert est pleine de merveilles : la création tout entière y semble mise à la disposition de l'homme, et comme aux premiers jours du monde naissant, tous les êtres animés s'empressent de reconnaître son empire. Les ani-

maux surtout y apparaissent : serviteurs tout à la fois et amis de l'homme, ils protégent, loin de l'inquiéter, sa solitude; ils vivent avec lui dans une douce familiarité:

Les lions et les saints ont eu même demeure,

a dit La Fontaine dans le poëme que nous avons cité plus haut. La légende chrétienne est pleine de ces scènes, j'allais dire de ces amitiés touchantes; nous en avons déjà vu dans l'histoire de saint Malchus un exemple éclatant. Sulpice Sévère nous en offrira des traits non moins remarquables : « Arrivés au pied du palmier où nous conduisait notre hôte, nous rencontrâmes un lion : à cette vue, mon guide et moi nous fûmes saisis de frayeur; mais le saint approcha sans hésiter, nous le suivîmes, quoique en tremblant. La bête, Dieu sans doute le lui commanda, tranquillement s'éloigna un peu, puis s'arrêta, tandis que l'anachorète cueillait sur les premières branches les dattes qu'il pouvait atteindre. Il présenta ensuite sa main pleine au lion, qui accourut, prit ces fruits avec autant de familiarité que l'eût fait un animal domestique, les mangea et s'en alla. » Les animaux au désert ne respectent pas seulement l'homme; ils lui sont utiles, ils l'instruisent et le préservent de funestes méprises. « Un solitaire habitait la partie du désert qu'avoisine Syène; la première fois

qu'il se retira dans le désert pour y vivre des herbes et des racines d'une saveur exquise que le sable produit, il ne savait pas les reconnaître, et cueillait souvent des plantes vénéneuses. Chaque fois qu'il mangeait, le poison le mettait à la torture; il était en proie à d'affreuses douleurs d'intestins. L'anachorète, frappé de terreur, ne prenait plus aucun aliment, et après avoir passé sept jours entiers sans manger, il était sur le point de périr d'inanition. Alors une chèvre sauvage s'approcha du solitaire; il lui jeta un faisceau d'herbes qu'il avait cueillies la veille, et auxquelles il n'osait toucher. L'animal écarta les plantes vénéneuses, et choisit celles qui étaient inoffensives. C'est ainsi que ce saint homme, apprenant de la chèvre ce qu'il devait manger, ce qu'il devait rejeter, échappa au danger de mourir de faim, et n'eut plus à craindre les herbes vénéneuses. » Voilà une leçon de botanique bien simple et bien utile : l'instinct n'est pas moins sûr que la science.

Les services que les animaux rendent à l'homme, ils les reçoivent de lui à leur tour. «Deux moines étaient allés visiter un anachorète. Le quatrième jour de leur visite, ils repartent, et l'anachorète les reconduit à quelque distance. Tout à coup, ils voient venir à eux une lionne d'une grandeur prodigieuse; la bête, encore qu'ils fussent trois, sachant fort bien à qui elle

devait s'adresser, se roule aux pieds de l'anachorète, en poussant des gémissements plaintifs et des cris suppliants. Elle les devance; ils la suivent, et arrivent ainsi à la caverne de la bête, où se trouvaient cinq petits déjà forts et aveugles-nés. La lionne les tire de la caverne les uns après les autres, et les dépose aux pieds de l'anachorète. Alors le saint comprit ce que la bête demandait, et ayant invoqué le nom de Dieu, il toucha de la main les paupières des lionceaux qui, aussitôt guéris de leur cécité, ouvrirent les yeux, jusque-là fermés à la lumière.»

Voilà cette vie du désert, vie de contemplation et de liberté, de merveilles journalières, où l'homme ne se sent plus seul dans cet empressement des êtres animés et de la nature elle-même à lui prodiguer les uns leurs services, l'autre ses dons.

Voici maintenant la seconde vie, la vie sociale du cloître, où la soumission est la première vertu. « Un homme demandait à l'abbé d'être reçu dans la communauté. Pour première condition, l'abbé lui posa l'obéissance. Par hasard, l'abbé tenait à la main une baguette de storax, depuis longtemps desséchée. Il la planta en terre, et commanda au nouvel arrivant de l'arroser jusqu'à ce que le bout sec, dans le sable, se couvrît de feuilles. Le novice, pour obéir à

cette dure injonction, apportait chaque jour sur ses épaules de l'eau qu'il allait chercher au Nil, éloigné de deux milles. Déjà une année s'était écoulée sans qu'il eût interrompu son travail, encore qu'il ne pût espérer d'en recueillir aucun fruit. L'année suivante, le labeur du moine, épuisé de fatigue, fut encore infructueux. Enfin, la troisième année, le frère ne cessant ni jour ni nuit d'arroser, la baguette porta des fruits. » Telle était l'obéissance, telle était la foi.

La vie de liberté et de contemplation, la vie d'anachorète était surtout la vie de l'Orient; c'est celle que Sulpice Sévère a principalement retracée. La vie de retraite, de soumission, ou autrement vie cénobitique, était plus particulière à l'Occident : c'est celle qu'a racontée Cassien.

Jeune encore, Cassien avait été saisi du désir de visiter les solitudes de l'Orient. Il se rendit d'abord à Bethléem, puis après avoir parcouru l'Égypte, il revint en Gaule après un séjour de dix années au milieu des monastères de l'Orient. A son retour, il s'établit à Marseille pour n'en plus sortir, et rédigea sous le titre d'Institutions des monastères et de Conférences ou Dialogues, ses souvenirs de voyages. Toutefois Cassien a moins écrit la légende que les annales des monastères; il en rapporte les règles, plus qu'il n'en redit le merveilleux : ses ouvrages sont un

code monastique : ils enseignent la discipline et la soumission, ils n'enchantent pas l'imagination.

On s'étonne de trouver cette histoire de la vie monastique, faite principalement par l'Église latine; car, à part Théodore, qui a laissé une histoire particulière des solitaires les plus illustres de son temps, je ne sache pas qu'aucun Père grec ait écrit de légendes. Singulier contraste! nous trouverons l'histoire ecclésiastique, où nous aurions dù, ce semble, trouver la légende, dans l'Église grecque; et la légende, où l'on se serait plutôt attendu à rencontrer l'histoire, dans l'Eglise latine. Ainsi le génie latin reprend ici cette naïveté, cette grâce d'imagination qui lui a manqué ailleurs : sa véritable poésie, c'est la légende.

Cette légende si féconde, si belle, si populaire à son origine, est réservée à un long et brillant avenir : ce sera toute la vie et la littérature du moyen âge ; chaque jour y ajoutera un merveilleux feuillet; et quand le moyen âge sera depuis longtemps oublié; quand il aura entièrement disparu dans les splendeurs littéraires et monarchiques du siècle de Louis XIV, la légende, la légende du désert survivra. Un solitaire d'une nouvelle et moins profonde thébaïde, un solitaire de Port-Royal, Arnaud d'Andilly, reprendra, arrangera ces récits de l'Orient pour en faire une pieuse et agréable lecture destinée, en

charmant l'imagination, à balancer l'influence des romans, « de ces froides et dangereuses fictions, » comme dit Bossuet, dont le goût était alors si répandu.

Les Latins, si heureux et si originaux dans la légende, réussirent moins bien dans l'histoire proprement dite. Les Grecs, Eusèbe, Socrate, Sozomène, avaient écrit l'histoire ecclésiastique, quand les Latins ne l'avaient pas encore tenté; ceux-ci ne connurent que tard l'histoire de l'Église, et grâce à Ruffin qui traduisit l'ouvrage d'Eusèbe et y ajouta deux livres qui furent à leur tour traduits en grec. Plus tard les histoires de Socrate, de Sozomène, de Théodoret furent par les soins de Cassiodore réunies et traduites en latin et formèrent, sous le titre d'Historia tripartita, le seul corps d'histoire que possédât l'Église d'Occident; car, précieux comme résumé, l'abrégé de Sulpice Sévère, est tout à fait insuffisant pour la connaissance des faits eux-mêmes. On s'étonne et en regrette que le génie grave, sobre et judicieux des Latins n'ait pas écrit cette grande et belle histoire de l'Église. Jérôme seul l'a ébauchée dans quelques pages sur le concile de Rimini. A la vivacité éloquente de son style, à ses touches larges et vigoureuses, on peut concevoir ce qu'eût été, sous la plume d'un tel écrivain, l'histoire ecclésiastique. Le génie historique, du reste, n'a pas,

à proprement parler, manqué à l'Église latine. Nous l'avons vu; mais il s'est porté ailleurs. Augustin dans la *Cité de Dieu;* après lui, et à sa lumière, Orose et Salvien ont été les précurseurs de Bossuet, et les maîtres de cette philosophie chrétienne, appelée de nos jours philosophie de l'histoire.

## CHAPITRE XVIII.

LA POÉSIE.

La vraie poésie latine chrétienne, à le bien prendre, est, nous l'avons dit, dans les légendes. La muse latine chrétienne a cependant tenté quelques chants qu'il faut faire connaître, car ils sont aussi un trait du génie de l'Église romaine. Outre saint Paulin dont nous avons examiné les inspirations pures et nouvelles, la poésie chrétienne compte quelques noms qui, avant et après lui, n'ont pas été sans quelque gloire dans les fastes littéraires de l'Église. Le premier en date de ces poëtes chrétiens est Juvencus.

Juvencus vécut sous Constantin. D'origine espagnole et d'une famille illustre, il embrassa, jeune encore, l'état ecclésiastique.

« J'ai pu, dit-il, grâce à la force qu'ont donnée à mon esprit, la foi, une religieuse crainte et l'inspiration du Christ, prêter dans mes vers à la splendeur de la loi divine les terrestres ornements du langage. Ce qui féconde mes chants, c'est la paix du Christ, c'est la paix du monde que favorise l'indulgent souverain de la terre, Constantin, qui voit ses vertus comblées de bénédictions, et qui seul entre les rois ne permet pas qu'on lui donne un nom sacré. » Ces paroles indiqueraient la date du poëme de Juvencus, si on ne la savait; elles se rapprochent des éloges un peu officiels que Lactance et Eusèbe ont placés en tête de leurs ouvrages.

Juvencus entreprit de mettre en vers l'Évangile; Nec pertimuit Evangelii majestatem sub metri leges mittere, dit saint Jérôme. Il prit principalement pour base de son travail l'Évangile de saint Matthieu, y suppléant quelquefois par les récits des autres évangélistes. Cette tentative, il faut bien le dire, faisait plus d'honneur à sa piété qu'à son goût; et même à sa piété, je ne sais, car je crains qu'ainsi pressée aux pieds nombreux de la poésie, la majesté de l'Évangile n'en ait souffert. La précaution même que prit Juvencus de suivre pas à pas, de traduire pour ainsi dire mot à mot, ainsi que nous l'apprend saint Augustin, le texte sacré, ce scrupule qui garantissait son orthodoxie n'était pas précisément favorable à l'inspiration poétique. Cependant le début du poëme, il est vrai que là Juvencus avait une plus libre carrière, ne manque pas d'une certaine noblesse; mais le reste est d'une monotonie fatigante; et la prosodie même y reçoit quelques atteintes. Juvencus était, du reste, un poëte très-fécond. Le Nouveau Spicilége de Solesmes donne de lui six mille vers inédits.

Après Juvencus, parut Prudence. Prudence, Espagnol comme Juvencus, était né en 348, à Calahorra. Dans sa jeunesse, il fréquenta le barreau, fut successivement préfet de deux villes et obtint enfin un grade militaire auprès de la personne de l'empereur: tels sont les détails qu'il nous donne sur lui-même, et les seuls que nous ayons sur sa vie. A l'âge de cinquante-sept ans, Prudence, saisi, comme l'avaient été Paulin et Sulpice Sévère, de la ferveur religieuse, quitta le monde. Ce fut alors qu'il composa ses ouvrages en vers.

Prudence est bien supérieur à Juvencus. Célèbre surtout par la part qu'il prit à la lutte entre saint Ambroise et Symmaque, Prudence composa contre ce dernier deux livres en vers, espèce de poëme didactique où il mêle à la démonstration de la vérité du christianisme l'éloge des grands noms romains qui étaient devenus l'honneur de l'Église : « Je pourrais, dit-il, compter six cents maisons de race antique, sorties du gouffre profond d'une honteuse idolâtrie, et rangées sous les étendards du Christ. » Et il oppose, à cet empressement des plus nobles familles à quitter la toge romaine pour le manteau plus éclatant de la piété, l'obstination de quelques esprits qui, perdus dans les rèveries païennes, se plaisent dans leurs anciennes ténèbres, et se refusent à voir le soleil qui brille en plein jour.

Avec le paganisme, Prudence combattit l'hérésie. Sous le titre d'Apothéose, il attaqua les patripassiens, les sabelliens et quelques autres hérétiques, les juifs aussi. L'Hamartigénie, ou De l'origine du péché, est une suite de l'Apothéose; Prudence y réfute les marcionites et les manichéens.

Au nombre des poëmes de Prudence s'en trouve un qui a pour titre : la Psychomachie, c'est-à-dire lutte du bien et du mal dans le cœur de l'homme. La Psychomachie n'est qu'un complément de l'Hamartigénie; dans l'Hamartigénie Prudence combattait le principe manichéen d'un bon et d'un mauvais génie; c'est ici, sous un autre titre, le même sujet, la même lutte.

Prudence a aussi composé des poëmes lyriques.

Les poésies lyriques de Prudence forment deux classes: la première, sous le titre de : Καθημερινῶν liber contient douze hymnes pour les différentes parties du jour et pour certaines solennités; l'autre, intitulée Περι στεφανων, renferme quatorze hymnes en l'honneur d'autant de martyrs. Eh bien! que sont ces hymnes? Ces hymnes sont encore en quelque sorte théologiques et didactiques: elles présentent tantôt l'explication d'un mystère ou d'une cérémonie; tantôt le tableau des

travaux d'un apôtre, des tourments d'un martyr, du sacrifice d'une vierge chrétienne. Ces hymnes étaient, quelques-unes du moins, fort étendues: l'hymne sur le martyre de Romanus ne compte pas moins de onze cent quarante vers. Il était difficile, on le comprend, que l'inspiration, une inspiration continue soutint un essor poétique si prolongé. Aussi, pour y suppléer, Prudence a-t-il recours, et c'est là son originalité, à quelques artifices de composition que l'on ne trouve pas dans la poésie profane : chez lui, la narration, le dialogue, le discours, la prière viennent interrompre et suppléer l'élan poétique; ses hymnes sont souvent un drame animé, où à défaut de la pureté, de l'élégance, on trouve le mouvement et la chaleur de l'âme.

Du mètre lyrique, Prudence se rabat quelquefois au mètre élégiaque, et là il est plus à son aise; ses vers alors ne manquent ni d'élégance ni de facilité; ses pensées sont tendres et gracieuses, ses sentiments élevés. On a souvent cité et nous reproduirons ces stances pleines de fraîcheur où comparant de tendres enfants immolés à de jeunes fleurs moissonnées, il s'écrie:

> Salvete, flores martyrum, Quos lucis ipso in limine Christi insecutor sustulit, Ceu turbo nascentes rosas.

Vos, prima Christi victima,

Grex immolatorum tener, Aram ante ipsam simplices Palma et corona luditis.

Charmante image que celle de ces innocentes victimes jouant avec la couronne du martyre!

C'est le seul passage où l'on puisse saisir comme un rayon d'imagination; partout ailleurs, on l'a vu, Prudence ne se laisse pas séduire à de brillantes images : parrateur animé et éloquent quelquesois des gloires chrétiennes, plutôt que poëte lyrique et inspiré.

La poésie latine chrétienne marcha de plus en plus dans cette voie rude et escarpée de la théologie, où dès ses premiers pas elle s'était engagée. Prudence avait raconté les victoires du christianisme, chanté ses martyrs et tenté de rendre poétiquement le système oriental du double principe, Saint Prosper va plus loin : il consacre sa muse à combattre le pélagianisme.

Nous avons vu que saint Augustin répondit par son traité: De la prédestination des saints et du don de la persévérance, à ceux qui prétendaient qu'il détruisait le libre arbitre dans ses deux traités: De la correction et De la grâce. Saint Prosper se trouvait à Marseille au moment où y arrivèrent les réfutations opposées par Augustin à ses ennemis. Ce fut alors, ou peu de temps après, qu'il prit en main la défense de l'évêque d'Hippone, e! composa son poëme: Des ingrats,

c'est-à-dire contre ceux qui ne reconnaissent pas la grâce. Saint Prosper a su, autant que faire se pouvait, vaincre la sécheresse et les difficultés du sujet. Si son vers est quelquefois dur et rebelle, sa pensée est toujours orthodoxe. Quelquefois même elle a de la vigueur et un certain éclat, surtout lorsque faisant trêve à la sévérité didactique de son sujet, saint Prosper trace les portraits des deux grands docteurs de l'Église latine, Jérôme et Augustin. Mais en général, les couleurs de ce poëme sont ternes et la pensée sombre. Le chantre de la grâce a quelquefois l'accent du désespoir; on désirerait qu'il eût trouvé dans son âme quelques-unes de ces inspirations de tendresse et de pieuse espérance dont Racine le fils a su tempérer et adoucir la sévérité du même sujet.

On le voit : la poésie chrétienne latine se distingue par l'ordre plus que par l'originalité : elle est orthodoxe; elle n'est pas inspirée. Le génie latin chrétien a-t-il donc entièrement manqué de séve et de jeunesse? Non, il a eu sa vive et fraîche imagination, mais il la faut chercher ailleurs que dans la poésie. Cette imagination ardente et austère se prend aux réalités plus qu'aux fictions : elle est enthousiaste; elle n'est pas mélancolique; elle agit, si je puis ainsi parler, plus qu'elle ne rêve : elle éclate au milieu du combat. C'est en défendant sa basilique contre les ariens que saint

Ambroise improvise les hymnes et les chants qui soutiennent et animent le courage des fidèles qui l'entourent. « Ces hymnes, disaient les ariens, avaient séduit le peuple. » Reproche qu'acceptait volontiers saint Ambroise.

Voulez-vous encore trouver la vraie poésie du christianisme naissant, c'est aux catacombes et aux actes des martyrs qu'il la faut demander. Descendez dans ces cryptes qui ont été le berceau et sont restés la grandeur du christianisme, vous la verrez cette poésie écrite sur les murs témoins des premiers périls et des premières immolations chrétiennes; feuilletez ces actes empreints encore de la voix et du sang des fidèles qui mouraient pour la vérité, et vous l'y trouverez également : c'est là son premier âge et son plus pur développement. Mais elle s'est produite ailleurs encore et plus tard. Vous la rencontrerez aussi dans les Confessions de saint Augustin, et dans certaines confidences que l'on surprend dans les lettres de saint Jérôme.

## CHAPITRE XIX.

GRÉGOIRE LE GRAND.

Le gouvernement de Dieu par l'Église, annoncé par Salvien, ne tardera pas à devenir un fait; il nous faut donc, comme couronnement et comme unité de ces études, considérer cette dernière phase de la pensée chrétienne, qui commencée par Tertullien, continuée par saint Ambroise et par Léon le Grand, s'accomplit sous Grégoire le Grand.

Grégoire, né à Rome vers 540, possesseur de grands biens, fut, à l'âge de trente-quatre ans, élevé par l'empereur Justin II à la dignité de pasteur, ou premier magistrat de la capitale. Mais saisi, au milieu de ces fonctions importantes, du dégoût de la vie active, ainsi que l'avaient été tant de grandes âmes, il se retira dans un des monastères que sa piété généreuse, et peut-être aussi déjà une secrète pensée de vie religieuse, avait fondés. En 590, la voix publique vient le tirer de cette solitude, pour l'appeler à succéder dans la chaire pontificale à Pélage II. Grégoire résista longtemps à ce vœu du peuple et

22

de l'Église. Pendant trois jours et trois nuits, caché, loin de Rome, dans les bois et les cavernes, il ne se rendit qu'avec peine aux instances réunies du clergé et du peuple; et alors même vaincu, mais non résigné, il aurait, dit-on, écrit à Maurice pour le prier de ne point confirmer son élection; mais la lettre aurait été interceptée, et Maurice aurait ordonné de le mettre le plus tôt possible en possession du siége pontifical. Grégoire, toujours regrettant sa solitude, exhale ainsi ses plaintes à la princesse Théocliste, sœur de l'empereur : « J'ai perdu tous les charmes du repos, moi qui n'aspirais qu'à vivre éloigné des choses sensibles, pour me livrer tout entier à la contemplation des biens célestes. Ne désirant et ne craignant rien en ce monde, je m'imaginais être élevé au-dessus de tous les objets terrestres, quand l'orage est venu me jeter au milieu des alarmes et des dangers. » Ces regrets que nous avons déjà rencontrés, n'avaient rien que de sincère. Non-seulement à cette époque, et depuis longtemps déjà, la vie solitaire était regardée comme la perfection même et le souverain bien du christianisme; mais l'épiscopat, et l'épiscopat de Rome surtout, était un péril qui devait faire trembler les plus fermes courages. Quand Grégoire de Nazianze, quand Chrysostome tentaient d'échapper aux honneurs périlleux de l'épiscopat, la piété seule dictait leurs scrupules.

Pourraient-ils sussire à un si saint et si redoutable ministère? Leur âme était-elle assez pure? Leur bouche assez éloquente pour en pratiquer ou en enseigner les préceptes? Telles étaient leurs frayeurs. Dans l'épiscopat que l'on impose à Grégoire, il y a bien d'autres obligations : l'évêque de Rome n'a plus seulement charge d'âmes; il a charge de corps; il n'est plus seulement pontife; il est chef politique: il a son peuple à défendre en même temps qu'à instruire. Tel est le malheur ou la fortune de Rome: son évêque est obligé d'exercer à la fois un triple pouvoir, pouvoir spirituel, civil et militaire. Devant cette nouvelle et difficile mission, Grégoire s'effrayait; mais ses frayeurs n'étaient pas de la faiblesse.

Une fois résigné à l'épiscopat auquel il avait en vain voulu échapper, Grégoire s'y dévoua tout entier. Les talents civils dont il avait fait l'apprentissage dans une autre carrière, s'unirent heureusement en lui aux vertus de l'évêque; il fut ce que demandaient les circonstances, le pasteur de Rome et son défenseur : pasteur, il réunit les Églises d'Orient divisées par les erreurs de Nestorius et d'Eutychès; il rétablit l'orthodoxie dans l'Espagne, où les Visigoths avaient répandu l'arianisme; il délivre l'Afrique des donatistes; bannit le schisme de l'Istrie et des provinces voisines;

réprime la fureur des Lombards ariens ou idolâtres; en convertit plusieurs et surtout leur roi Agilufe qui fit de l'arianisme une abjuration solennelle. Mais c'étaient là ses moindres embarras: il eut à soutenir une lutte plus difficile en dehors de Rome contre les prétentions des empereurs; au sein de l'Italie, contre les Lombards.

Jamais les empereurs grecs n'avaient pu se résigner à cette indépendance politique que depuis Constantin, Rome avait ressaisie sous forme religieuse, et qui allait chaque jour augmentant, à mesure que les liens qui rattachaient encore Rome à Constantinople devenaient plus faibles. Faire rentrer l'Église sous la main du prince, telle avait été la pensée des empereurs, en favorisant l'arianisme, doctrine plus souple envers les puissances. Quand l'arianisme expira vaincu par les efforts réunis de l'Église grecque et de l'Église latine, les empereurs cherchèrent un autre terrain sur lequel pût de nouveau se placer et se débattre la question du sacerdoce et de l'empire. Rome leur échappait; fallait-il encore, en la perdant, lui laisser cette puissance nouvelle née du christianisme, et qui déjà maîtresse de l'Occident, allait aussi dominer l'Orient?

Les empereurs prévirent cette nouvelle déchéance et tentèrent d'y échapper. Les patriarches de Constantinople n'avaient pas plus volontiers que les empereurs accepté la suprématie de l'évêque de Rome. Un même intérêt les rapprochait donc. Pour l'empereur, il s'agissait de conserver au sein de Rome la puissance temporelle par la sujétion de la puissance spirituelle; pour le patriarche de Constantinople, de disputer à l'Église de Rome la suprématie qu'elle s'attribuait et que lui déféraient depuis longtemps les égards des autres évêques et la reconnaissance des peuples. Cette suprématie que Rome exerçait, elle l'exerçait donc légitimement: le temps et sa sagesse la lui avaient faite, et la translation du siége de l'empire à Constantinople l'avait confirmée. Délaissée des empereurs, Rome, il est vrai, a été plus ouverte aux coups des barbares, mais elle a pu respirer plus librement; elle a dû s'habituer à songer à elle-même. Dès cette époque, on peut le dire, Rome retrouve un sentiment national, une vie propre qui lui avait manqué depuis bien des siècles; ce n'est plus l'ancien patriotisme, mais un patriotisme nouveau dont la religion est l'âme et dont les évêques sont les guides. A ce moment donc, pour l'évêque de Rome, soutenir, défendre la suprématie de son siége, ce n'est pas une simple question théologique; c'est aussi, c'est surtout une question d'indépendance et de nationalité. Les empereurs grecs le comprennent bien ainsi.

Maurice, qui avait désiré l'élévation de Grégoire, ne tarda pas à la regretter. En 592, Maurice avait publié une ordonnance défendant à ceux qui avaient eu des charges, d'entrer dans le clergé avant d'avoir rendu leurs comptes; et à ceux qui avaient pris des engagements dans la milice, d'embrasser la vie monastique. Grégoire publia l'édit de l'empereur, mais en même temps il réclama. « Je me suis, dit-il, acquitté d'un double devoir : j'ai obéi à l'empereur, en publiant son édit, et j'ai rempli mon ministère, en représentant que cet édit ne s'accordait pas avec les intérêts de la gloire de Dieu. » Et dans les observations qu'il adresse à Maurice, il y a déjà la fierté d'un autre Grégoire. Il lui rappelle les bienfaits dont le ciel l'a comblé, lui qu'il a pris pour ainsi dire par la main pour le conduire de la maison d'un tabellion au trône. Voilà donc Grégoire luttant, bien qu'avec des ménagements encore respectueux, contre l'empereur; voilà, sous réserve religieuse, un acte politique. L'évêque empiétait peut-être sur l'empereur : l'empereur va chercher à usurper sur l'évêque : c'est le patriarche de Constantinople qui agit ici pour lui.

Jean le Jeûneur, qui remplissait alors le siége de Constantinople, affectait de prendre le titre d'évêque œcuménique ou universel: c'était une prétention déclarée à la suprématie épiscopale. Grégoire écrivit à Maurice pour réclamer contre cette ambition de Jean; et ses plaintes adressées aussi à Jean ont une vivacité éloquente. L'empereur ne désavoua pas Jean: c'était l'autoriser. Ici donc commence le combat secret, le divorce entre l'Église grecque et l'Église latine, qui supendu parfois doit reparaître et éclater avec Photius: divorce politique et religieux, lutte nationale aussi, où sous des questions théologiques se cachait et se nourrissait la haine des deux

peuples grec et latin.

Abandonnée à elle-même, livrée à ses évêques, Rome va retrouver un empire nouveau, et cet empire, c'est Grégoire qui en jette les fondements. Les empereurs ne se contentaient pas de ne point venir au secours de Rome, ils lui suscitaient des ennemis. Évêque et Romain, Grégoire ne pouvait oublier que Maurice avait voulu enlever à Rome la suprématie; qu'il avait rappelé ses soldats de l'Italie et engagé les Lombards à assiéger Rome. Grégoire sauva Rome malgré les empereurs, comme il avait malgré eux maintenu la suprématie du saint-siége. La cour de Byzance lui fit un crime d'avoir repoussé les Lombards: on traita son courage de folie; folie! c'est le mot qu'en certains temps on donne à l'héroïsme. Grégoire protesta noblement contre les imputations et les railleries de la cour impériale, et continua de protéger son peuple. Il dispense ses clercs des devoirs ordinaires de la piété, et leur enjoint de veiller aux portes et sur les murs de la ville: plus citoyen, si je l'ose dire,

qu'évêque, ou plutôt alors encore véritablement évêque. Dans ces périls, Grégoire soutient son peuple de son exemple et de sa voix chrétienne qui domine tous les bruits et toutes les terreurs, et au milieu de l'univers qui s'écroule il montre à la foule éperdue un monde éternel.

Merveilleuse transformation! Au moment où le pontife chrétien prononce ainsi sur la Rome des Césars les dernières paroles, la Rome nouvelle sort de ses ruines : Grégoire est le fondateur d'un nouvel empire. Rome, dès ce moment, se sépare de Constantinople et en hérite. Que dis-je? Rome ne se sépare pas seulement de Constantinople, elle se sépare d'elle-même, de son passé. Les souvenirs profanes si puissants jusque-là encore, souvenirs politiques et littéraires, elle les répudie complétement, ou plutôt elle n'y songe plus. Le pontificat de saint Grégoire est le dernier terme de l'antiquité : elle y expire complétement. Rien dans le langage, rien dans la pensée de Grégoire ne la rappelle; il ne la cite point, pas même pour la condamner. Ce divorce profond est le trait distinctif de ce pape et de son siècle.

Au milieu de tant de soucis et de périls renaissants, Grégoire trouvait encore du calme pour composer des ouvrages importants qui se rapportent aux principaux événements de son épiscopat et aux devoirs du ministère chrétien.

Un ami de Grégoire, Jean, évêque de Ravenne, s'étonnait qu'il eût voulu échapper par la fuite aux honneurs ecclésiastiques qui étaient venus le chercher dans sa retraite. Grégoire lui répondit par le livre du Devoir des pasteurs, ou le Pastoral. Ce livre, qui devait être la règle du moyen âge, fut dès sa naissance une autorité. Maurice en envoya une copie au patriarche d'Antioche, Anastase, pour le faire traduire en grec et répandre dans les églises d'Orient. Ce traité peut être considéré comme une suite et un complément des Offices de saint Ambroise. Mais il faut remarquer qu'il a un caractère entièrement chrétien. Les souvenirs et la morale de l'antiquité n'y paraissent pas : c'est le progrès de l'esprit chrétien et le cachet du temps. Grégoire enseigne par quelles voies on doit entrer dans le saint ministère; quels sont les devoirs à remplir quand on y est engagé; de quelle manière il faut instruire les peuples. Il ne veut pas que l'on préfère le loisir et la tranquillité de la solitude au travail et à l'agitation des fonctions publiques. Le pasteur sera doux, clément, humble, ferme. Habile à instruire les peuples, il consultera dans ses enseignements les âges, le sexe, les conditions, les humeurs et les caractères de ceux à qui il parle; le prêtre enfin se préservera des piéges de l'amour-propre, en considérant moins le bien qu'il a fait, que celui qu'il a négligé de

faire. On le voit; les conseils de Grégoire sont des conseils admirables: « vrai chef-d'œuvre de prudence, a dit Bossuet, et le plus accompli de ses ouvrages. »

Ainsi, dans les détails comme dans l'ensemble, l'œuvre de Grégoire est parfaite : évêque de Rome, il en maintient la suprématie contre les prétentions du patriarche de Constantinople; chef politique, il en défend la liberté contre l'empereur et les Lombards; prêtre, il trace à tous les pasteurs la règle de leurs devoirs : véritablement digne de ce nom de Grand que lui a donné la reconnaissance de son siècle, et qu'a confirmé le jugement de la postérité.

Épuisé de travaux et de soins, Grégoire mourut le 13 mars 604, après un pontificat de treize ans, six mois et dix jours : il avait continué Léon le Grand et préparé Grégoire VII.

## CHAPITRE XX.

LE CHRISTIANISME A-T-IL CONTRIBUÉ A LA CHUTE DE L'EMPIRE?

Telle a été dans l'Église latine l'œuvre de la parole chrétienne : elle a détruit un monde, le monde païen, et sur ses ruines élevé un édifice nouveau. Cette victoire du christianisme a-t-elle été en tout point bienfaisante et légitime? En renversant le paganisme, le christianisme n'a-t-il pas contribué à la chute de l'empire? C'était la plainte des païens, la plainte de Zosime, répétée par Gibbon, et un peu aussi par Montesquieu. Il la faut examiner.

Cette plainte, nous venons de le dire, était ancienne. Nous la trouvons dans les premiers apologistes, qui la réfutent; saint Augustin y répondant une dernière fois et sans réplique, montre, dans une lettre à Volusien, que c'est la corruption seule des Romains qui a causé la chute de l'empire.

Le témoignage des historiens les plus graves confirme ce jugement de saint Augustin. Quand le christianisme était à peine soupçonné des Romains, un empereur faisait dans le sénat cet aveu que les légions étrangères que l'on envoyait dans les provinces sous prétexte d'y former des colonies, étaient en réalité le dernier rempart de l'empire qui penchait vers sa ruine; et Montesquieu lui-même a donné avec autant de justesse que de profondeur les causes de cette décadence.

Si le christianisme n'a pas fait la faiblesse des armées romaines, il n'a pas davantage éteint au cœur des soldats cette valeur qui est le devoir comme l'honneur du guerrier. Je ne rappellerai point ces légions de chrétiens dont Marc-Aurèle reconnut hautement le courage et les services. Et si l'on cite un général qui, dans la dégradation du Bas-Empire, par un vice de caractère plus certainement que par un scrupule religieux mal entendu, faiblissant au moment de livrer bataille, ait pleuré à la pensée du sang qu'il allait répandre, je dirai que le dernier Constantin dont le courage égalait la piété, mourut en combattant pour la patrie et la religion, et s'ensevelit sous les ruines de son empire. Ce premier grief n'est donc pas fondé.

Mais la dépopulation de l'Italie n'a-t-elle pas dû être une conséquence nécessaire du conseil, sinon du précepte, donné par la doctrine chrétienne d'observer le célibat? Ici encore les auteurs païens eux-mêmes ont à l'avance réfuté ce reproche adressé au christianisme. Le code té-

moigne, à chaque page, des efforts faits par les empereurs pour arrêter le désordre des mœurs et combattre cette fuite du mariage, qui était une des plaies de la société romaine. Mais les sévérités des lois y furent impuissantes aussi bien que les encouragements du jus trium liberorum. L'absence d'enfants, le veuvage, le célibat avaient à Rome des avantages beaucoup plus grands que ceux dont pouvait disposer la loi. La captation des héritages était devenue une double spéculation, un double jeu où les dupes n'étaient pas toujours les vieillards. Ainsi donc ces mariages sans fruit qui trompaient tout à la fois la nature et l'État, voilà ce qui a dépeuplé Rome et l'Italie, et non pas les saintes immolations de la continence chrétienne. Elle était un remède à la corruption, cette continence, une protestation contre les désordres; c'était, en un mot, une pureté féconde autant qu'était stérile la facilité du divorce romain.

Par la corruption donc, par la mollesse, par l'oubli des anciennes maximes, l'empire romain depuis trois siècles allait s'écroulant. Il abandonnait les citoyens aux barbares, la société à toutes les calamités du luxe et de la misère, la famille au désordre et à la violence, les princes au glaive des prétoriens. Que fût-il devenu, si le christianisme, à côté de ce monde condamné à périr, n'eût élevé l'asile où devait se réfugier la so-

ciété battue de tant d'orages; s'il n'eût sur des bases aussi simples que solides et dans une même pensée d'égalité tout ensemble et de subordination, réuni le pouvoir, les peuples, la famille?

Le pouvoir, nous l'avons vu, en lui donnant une consécration presque religieuse, et d'un autre côté en le plaçant sous la même loi d'égalité et de soumission chrétienne qui faisait sa force et son droit; les peuples, en les unissant par les liens d'une fraternité spirituelle. Rome païenne aussi, vers le second siècle de l'ère chrétienne, au temps de Pline et de Trajan, avait songé à réunir tous les peuples dans la majesté de ce qu'on appelait la paix romaine, pax romana; et il y avait là, nous le reconnaissons, une belle et humaine pensée. Mais ce que désiraient, ce que tentaient la philosophie et la politique, le christianisme seul l'accomplit : il adoucit autant qu'il était en lui le droit terrible, le droit sauvage de la guerre. « Quant aux principes de la mansuétude chrétienne, dit Augustin, si une république terrestre les observait bien, elle ferait la guerre même avec une certaine bienveillance, afin d'amener plus facilement les vaincus à une société paisible et de justice. » Aussi un disciple de saint Augustin, Orose, a-t-il pu, avec autant de vérité que de bonheur, tracer le magnifique tableau de cette union des peuples réalisée par le christianisme. Voilà, dans l'ordre politique, les bienfaits de

la religion chrétienne; ils ne sont pas moindres dans l'ordre civil, dans l'ordre moral, dans l'ordre domestique.

Dans l'ordre domestique, le christianisme a relevé la femme, l'enfant, l'esclave, de l'incapacité profonde où les tenait la loi païenne; dans l'ordre civil, il a substitué la mansuétude à la rigueur; la protection à la répression; l'intercession à la délation. A ces délateurs qui chaque jour épiaient la vie et les biens des citoyens, qui remplissaient Rome de larmes et de sang, comparez les évêques, ces intercesseurs, c'est leur nom, qui se plaçant entre le pouvoir et le coupable cherchent non pas à désarmer, mais à attendrir la justice : Prodest ergo et severitas vestra, dit Augustin à un magistrat; prodest et intercessio nostra cujus ministerio severitas temperatur et vestra. En même temps que par cette intervention généreuse la peine est adoucie, elle est changée. De simplement matérielle qu'elle était, elle devient morale; il y avait le châtiment: il y a le repentir.

Je ne pense pas qu'il soit nécessaire de revenir ici sur les heureux et profonds changements apportés par le christianisme dans l'ordre moral : le renoncement, la pauvreté, la charité, expiation et remède des profusions romaines; la chasteté, même dans le mariage; l'ordre rétabli dans les intelligences en même temps que dans les âmes par l'unité de la foi et la condamnation des hérésies: je m'arrêterai seulement à la rénovation de la famille.

Nous avons vu ce qu'elle était, quand parut le christianisme: le divorce, l'exposition des enfants, en étaient les deux grandes plaies. Le hristianisme, en dissuadant, autant qu'il était en lui, des secondes noces, en conseillant sans ordonner, a tari la première de ces sources de discorde et de malheur dans la famille; il a tari la seconde, non-seulement en recueillant les enfants que l'on abandonnait, en donnant une mère à ceux que leur mère délaissait, mais en rendant à chaque enfant cette véritable mère que la corruption païenne lui avait enlevée.

Le christianisme avait régénéré la société romaine; il n'avait pas fait toute sa tâche. Cette société ne s'affaissait pas seulement sous ses vices et sous ses misères morales, elle croulait sous le poids des charges dont l'avait accablée la centralisation impériale; les provinces surtout y succombaient. Si elles avaient, mieux que le cœur de l'Italie, échappé à la tyrannie, elles n'avaient pas échappé aux impôts: les décurions pliaient sous le faix; il faut lire dans Salvien le tableau de ces effroyables exactions. L'Église sentit le mal, et s'appliqua à le guérir; l'évêque allégea les charges; une administration plus équitable, plus douce, fut substituée insensible-

ment à l'action inflexible et oppressive du fisc: les peuples respirèrent.

Mais préservés de la rigueur des collecteurs impériaux, les peuples ne l'étaient pas des violences des barbares qui de toutes parts entraient dans l'empire. Contre ces incursions, contre ces soudaines attaques, l'Église les munit encore : elle élève ses citadelles, citadelles ouvertes et imprenables tout à la fois, les monastères: devant les couvents, le flot des invasions s'arrête.

Ce n'était pas la seule précaution que l'Église eût prise contre les barbares. Depuis longtemps elle avait vu de quel secours ils seraient à l'Église et au monde. « Si les barbares devenaient chrétiens, avait dit Origène, ils deviendraient en même temps pacifiques et justes; ils cesseraient d'être des ennemis redoutables pour l'empire. » L'Église va donc au devant d'eux; elle les prépare, elle les accoutume à la civilisation chrétienne. La soumission des barbares à l'Église complète l'œuvre de la parole chrétienne. « C'est seulement après l'inondation des barbares, dit Bossuet, que s'achève entièrement la victoire de Jésus-Christ sur les dieux romains, qu'on vit non-seulement détruits, mais oubliés. »

Dès ce moment commence véritablement le règne de l'Église, règne de l'esprit sur la matière, de la douceur sur la force. Alors aussi se forme, au milieu du morcellement de l'empire romain, dans la variété des royaumes et des peuples, l'unité religieuse qui, après avoir été le lien et le symbole du moyen âge, sera la préparation de la civilisation moderne. Ainsi se trouve réalisée dans la hiérarchie de l'Église cette pensée de saint Augustin, qui avait été un vœu, toujours déçu de la philosophie, que le gouvernement devait appartenir aux meilleurs : Nolint nisi perfecti rempublicam administrare. L'Église a donc pour soumettre et conduire ces barbares qui avaient détruit Rome, sa mansuétude et sa sagesse en même temps que sa forte et immuable organisation : elle saura lutter contre la féodalité et la vaincre.

## APPENDICE



## APULÉE 1.

De tous les auteurs que présente la fin du second siècle de la littérature latine, il n'en est point qui offre une physionomie plus variée, plus mobile, plus originale, j'allais dire plus bizarre, que celle d'Apulée : romancier, hiérophante, philosophe, rhéteur, il a cultivé tous les genres de littérature, s'est initié à toutes les théologies; il a même demandé à la magie les secrets de la sagesse; il répond, en un mot, à toutes les tendances de son siècle, à ses superstitions, à sa vanité, à son goût pour la philosophie, à son amour pour les lettres, à son besoin de croyances au milieu même du scepticisme. Il semble donc qu'un tel auteur ait dû être de bonne heure ap-

1. Nous avons déjà fait connaître Apulée; mais cet auteur a joué un si grand rôle dans la lutte du paganisme contre le christianisme, qu'il ne sera peut-être pas sans intérêt encore de reproduire ici l'image plus complète qu'ailleurs nous avons tracée de cet écrivain. Il nous a semblé aussi qu'il ne serait pas hors de propos de rapprocher, plus que nous n'avions pu le faire dans ces Études, la littérature païenne de la littérature profane, et d'ajouter par ce contraste un dernier trait au tableau des deux sociétés que nous avons mises en regard l'une de l'autre.

précié. Il n'en est rien pourtant. La renommée d'Apulée a été obscure, après avoir été brillante. Africain comme lui, Fronton, qui a pu être son contemporain; Tertullien, qui était son compatriote, et qui aurait dû trouver à Carthage sa mémoire encore récente, n'en parlent pas. Le premier auteur qui fasse mention de lui est un écrivain de l'Histoire Auguste, Capitolin, dans la Vie de Sévère : « Sévère, dit-il dans sa lettre au sénat, s'exprimait ainsi : Ce qui m'a le plus mécontenté, c'est que la plupart de vous ont vanté le mérite de Claudius Albinus en littérature, tandis qu'il ne s'occupait qu'à des contes de bonne femme, qu'il vieillissait au milieu des Milésiennes carthaginoises de son Apulée. » Mais cette renommée, pour rester quelque temps oubliée, n'a rien perdu; elle est sortie de ce silence plus éclatante : semblable à ces eaux qui, après avoir quelque temps traîné à la surface de la terre un maigre et léger filet, disparaissent aux regards, s'enfoncent dans les entrailles du globe, et après y avoir, pendant quelques années, poursuivi leur course souterraine, reparaissent aux regards surpris, rivières immenses ou fleuves retentissants. Ainsi alla grossissant, bien qu'enfouie, la gloire d'Apulée. Quand nous le retrouvons, quand les témoignages abondent sur lui, ce n'est plus l'auteur dédaigné des Milésiennes; c'est un magicien redoutable, c'est l'adversaire habile du

christianisme; c'est l'émule d'Apollonius de Tyanes; c'est le rival du Christ; ainsi en parlent tous les écrivains sacrés; ainsi le montre saint Augustin, son compatriote, qui le cite souvent. Il semble, du reste, qu'Apulée eût prévu ce silence et ces contradictions de l'histoire littéraire sur son compte; dans tous ses ouvrages, il nous a donné sur lui-même, sur ses goûts, sur ses études, des renseignements nombreux, avec une complaisance que l'on dirait de nos jours; renseignements qui se trouvent surtout dans l'Apologie, les Florides et les Métamorphoses.

Les Métamorphoses sont-elles simplement un caprice de l'auteur, un jeu d'imagination, ou bien cachent-elles une intention philosophique et morale? A cet égard, les avis sont partagés. Beroalde et Bosscha, les deux meilleurs commentateurs d'Apulée, pensent qu'il y a dans le roman tout entier un but sérieux; qu'une vérité philosophique, profonde, se cache sous les contes et les fantaisies de l'auteur. D'autres critiques, au contraire, n'ont pu trouver dans Apulée tout ce qu'y ont vu ces commentateurs, selon eux, prévenus et suspects de partialité envers leur auteur; ils se fondent principalement sur ce que les Métamorphoses n'étant point une œuvre originale, mais une traduction, une paraphrase, Apulée n'a pu y mettre son cachet particulier et sa pensée philosophique, si pensée il y a. Nous

ne partageons point cette opinion. D'abord, il nous semble que rien n'empêche qu'un auteur marque de son empreinte, de son originalité, un fond qui n'est pas le sien, mais qu'il adopte précisément parce que ce fond va à son tour d'imagination. C'est ce qu'a fait Apulée; il est facile de s'en convaincre en rapprochant ce qu'Apulée dit, dans son Apologie, de son goût pour les théologies, pour la magie, avec ce qu'il en dit dans les Métamorphoses : c'est exactement le même personnage. Lucien met la scène sur le compte de Lucius ; Apulée s'en fait lui-même le héros; il est incontestable que sous le personnage de Lucius, c'est lui-même, c'est sa passion pour la magie, son goût pour les enchantements, qu'Apulée a voulu peindre. L'objection tirée de la non originalité du fond ne nous paraît donc pas péremptoire; elle nous paraît même plus ingénieuse que solide. S'il est déjà reconnu qu'il y a quelque identité entre Lucius et Apulée, ou plutôt qu'Apulée et Lucius ne font qu'un, il sera peut-être moins difficile de prouver que les Métamorphoses ne sont pas un simple jeu d'esprit, mais une fiction sérieuse, et que sous ces fables bizarres, dans ces aventures étranges, il y a un enseignement moral et un but religieux. Quelque singulière que paraisse la forme donnée ici à la vérité, on ne peut douter que les Métamorphoses ne soient une longue allégorie, et nos preuves, c'est dans Apulée que nous les prendrons.

Fidèle au conseil de la déesse, Lucius a été, selon la prescription pythagoricienne, se plonger sept fois dans la mer pour se purifier; il a, grâce à la couronne de roses que portait le grand prêtre, et qu'il a dévorée, repris la forme d'homme. La déesse lui dit que désormais il était consacré à son culte; que là seulement il trouvera le calme et la sagesse : « Ni votre naissance, Lucius, ni votre mérite, ni cette instruction même qui vous distingue, ne vous ont été d'aucune utilité; vous vous étiez laissé séduire à des voluptés indignes d'un homme libre, et vous avez payé bien cher une curiosité futile. Mais enfin l'aveugle fortune, en vous persécutant par ses plus affreuses disgrâces, vous a conduit, sans le vouloir, et par l'excès même de ses rigueurs, à cette béatitude que donne la religion. Ces brigands, ces bêtes sauvages, cet esclavage, ces chemins tortueux, ces dangers perpétuels de la mort, toutes ces tribulations ont-elles produit ce que voulait une fortune ennemie? » Apulée ne prend-il pas soin ici d'indiquer et son identité avec Lucius, et en même temps le sens allégorique et moral de son ouvrage? Jamais, dans une œuvre d'imagination, l'intention de l'artiste futelle mieux marquée? En effet, pour être évidente, il n'est pas nécessaire que cette intention

éclate à chaque instant et de toutes parts; loin de là, elle doit rester voilée; il suffit qu'elle se trouve gravée en un coin du tableau. Or, à la fin de l'ouvrage, dans les dernières lignes, Apulée a mis ainsi son cachet; Osiris lui apparaît: « Livre-toi hardiment, lui dit-il, à ta glorieuse profession d'avocat; ne crains point la calomnie des envieux excitée par l'instruction que t'ont acquise tant de laborieuses veilles. » Il y a donc un but moral dans les Métamorphoses, et entre le onzième livre et les livres précédents, un lien réel et philosophique. Et maintenant qu'on n'en peut, je pense, douter, ce onzième livre luimême, où se trouvent décrites et la liturgie et les cérémonies païennes, a-t-il cette haute portée que quelques-uns lui accordent, et que d'autres lui refusent? Il est difficile, ce nous semble, de nier qu'Apulée ait voulu mettre et qu'il ait mis, dans le onzième livre, toute la science théologique qu'il avait été recueillant dans toutes les contrées et dans tous les sanctuaires; les formes et les préparations de ses initiations sont toutes empruntées à des prescriptions mystiques. « Je m'avançai, dit-il, vêtu de douze robes sacerdotales; » or, ce nombre de douze robes que devait successivement revêtir l'initié faisait allusion aux douze signes du zodiaque, parce que le culte du soleil était mêlé avec celui d'Isis; c'est par la même raison que les feuilles de la couronne représentaient des rayons. La tunique de l'initié était ornée de figures d'animaux, c'est-à-dire d'hiéroglyphes; cette tunique était nommée olympiaca, sans doute parce qu'elle était en usage dans les cérémonies de Jupiter Olympien. Mais ces cérémonies, ces vêtements symboliques n'étaient-ils qu'une vaine représentation? Quand Apulée dit qu'il ne peut révéler les secrets qui lui furent confiés, est-ce une imposture des prêtres que ce secret, un désir jaloux de retenir la vérité captive au fond du sanctuaire? Ces mystères, dont la révélation aux profanes était punie de mort, avaient-ils le secret de la divinité? Les apologistes chrétiens ont prétendu qu'au fond de ces mystères il n'y avait que vide et erreur, ainsi qu'au fond des sanctuaires profanes, au sein des idoles, il n'y avait que des signes décrépits ou des débris impurs. Il est difficile de croire cependant que ce que Cicéron proclamait comme la plus heureuse institution dont l'humanité fût redevable à Athènes, fût une simple fantasmagorie; de penser que lorsque la philosophie avait ses enseignements secrets et publics, la théologie païenne n'eût pas aussi les siens ; Clément d'Alexandrie d'ailleurs, et plus clairement encore Macrobe, dit que ces figures, ces allégories étaient destinées à préserver les grandes vérités des profanations du vulgaire. Qu'ont d'ailleurs ces allégories de si étrange, et qui

ne se puisse expliquer? le moyen âge ne les a-t-il pas continuellement employées? les romans comme la théologie, la poésie sérieuse comme les fictions les plus légères. Quand Dante, conduit par Virgile, pénètre dans les enfers, qu'y rencontre-t-il d'abord au milieu des chemins tortueux et des sentiers où il s'égare? un lion, une panthère, une louve, emblèmes des vices qui, ici-bas, arrêtent et troublent la marche de l'homme dans la route de la vertu et l'empêchent de s'élever à la sagesse et à la Divinité. On n'en peut donc douter: Apulée a, dans ce onzième livre, caché de hautes vérités, ou du moins de hautes doctrines de la théologie païenne, et c'est de ce livre surtout qu'on peut dire avec Bayle : « Un homme qui voudrait s'en donner la peine, et qui aurait la capacité requise, il faudrait qu'il en eût beaucoup, pourrait faire sur ce roman un commentaire fort curieux, fort instructif, et où l'on apprendrait bien des choses que les commentaires précédents, quelque bons qu'ils puissent être d'ailleurs, n'ont pas dites; » si l'on songe, en outre, qu'au moment où écrivait Apulée, le paganisme, vivement inquiété dans sa possession par le christianisme que jusque-là il avait dédaigné, sentait la nécessité de ranimer, dans le cœur des peuples, par la pompe de ses cérémonies, la foi mourante et les sympathies éteintes; si l'on se rappelle qu'Apulée

était pontife, et pontife fervent d'Esculape; qu'il était de plus, comme on le sait, ennemi déclaré du christianisme autant que défenseur enthousiaste du paganisme, on concevra sans peine qu'en décrivant ainsi les cérémonies païennes, en retraçant les préparations mystérieuses et les mystérieuses vérités de l'initiation, il ait eu un but tout à la fois philosophique et religieux. Ces conjectures, disons mieux, ces certitudes se confirment encore par l'examen des ouvrages philosophiques d'Apulée; mais un mot encore sur les Métamorphoses. Quelques critiques pensent qu'elles sont un fruit de la vieillesse d'Apulée; ils se fondent sur ce fait que, si elles eussent été composées dans ses premières années, les ennemis d'Apulée qui lui reprochaient les vers échappés à sa jeunesse, n'auraient pas manqué de lui faire un crime des Métamorphoses; or, des Métamorphoses, il n'en est pas question dans l'Apologie. Mais de ce qu'elles n'ont pas précédé l'apologie, faut-il conclure qu'elles l'ont suivie à un si long intervalle, et ne faut-il pas au contraire reconnaître qu'elles ont été composées peu de temps après? Dans les Florides, Apulée, au nombre de ses titres littéraires, satires, gryphes, cite aussi des histoires diverses : historias varias rerum. Ces mots n'indiquent-ils pas clairement les Métamorphoses? Nous avons vu le romancier; examinons le philosophe.

Toute philosophie, à son début, fut de la théologie. La philosophie grecque, dont la philosophie latine n'est qu'un résumé imparfait, passa par les sanctuaires avant d'arriver aux écoles : les premiers philosophes furent des théologiens, furent des poëtes. Ces poëtes théologiens dont Orphée est le symbole, étaient fils de l'Égypte; ils régnèrent longtemps sur les esprits. Détrônés enfin par Homère et par Hésiode, par la philosophie ionienne, les vérités éternelles qu'ils avaient reçues de l'Égypte et proclamées s'effacèrent insensiblement; elles périssaient, quand Pythagore, les allant chercher lui aussi à leur source, en renoua la tradition interrompue. L'école italique s'éleva ainsi en face de l'école ionienne; la science égyptienne reparut en présence de la science grecque. Ces deux sciences avaient un caractère bien différent : c'était, d'une part, le mysticisme; de l'autre, le scepticisme. Le scepticisme triompha de nouveau. Les sophistes achevèrent de tout dénaturer; et l'esprit humain était livré à une déplorable confusion, quand vint Anaxagore qui, pour ainsi dire, retrouva, avec la Divinité, la morale perdue au milieu de tous les systèmes philosophiques; mais la grande gloire d'Anaxagore fut de préparer Socrate. La tâche de Socrate fut immense: il eut à détruire, à confondre toute l'ancienne philosophie grecque; ce fut là, je pense, autant qu'on

peut, dans les écrits de Platon, distinguer le maître du disciple, ce fut là toute l'œuvre du fils de Sophronisque. Aussi, Socrate mort, Platon comprit qu'il restait à rebâtir sur tous ces systèmes détruits, sur tous ces sophismes confondus par l'ironie de Socrate, les vérités éternelles dont la philosophie grecque n'avait pas su conserver le dépôt. Platon n'hésita pas; il sentit où il devait remonter : il s'adressa directement à Pythagore et aux maîtres de Pythagore, à l'Égypte; ce lui était d'ailleurs une tradition de famille : en Égypte, il retrouvait les traces de Solon dont il descendait. L'empreinte égyptienne et orientale éclate dans les ouvrages de Platon; il y a en lui le prêtre de Memphis à côté du disciple de Socrate: le prophète, à côté du philosophe. Ces deux caractères, le théologien et le philosophe, l'Orient et la Grèce, se mêlent dans Platon et ne se confondent jamais. Mais l'Orient ne devait pas encore dominer; après cette magnifique apparition qu'il fait dans Platon, il doit s'éclipser pour ne reparaître qu'au commencement du second siècle de l'ère chrétienne, et là, se trouver allié ou adversaire du christianisme qui y touche par tant de points. Suivez, en effet, les différentes divisions de l'école de Socrate : l'Académie, dans ses variations diverses, est plus ou moins fidèle à la doctrine de Socrate; mais jamais elle ne se souvient de Pla-

ton, du moins en tant que représentant de la philosophie orientale. Rome, qui reçut de la Grèce la philosophie, était moins disposée encore au mysticisme. L'esprit positif et pratique des Romains se prêtait difficilement aux systèmes philosophiques, plus difficilement encore devait-il atteindre aux hauteurs de l'idéalisme platonicien, à ces mythes profonds qu'il avait empruntés à l'Orient. Aussi est-il remarquable que Cicéron qui a reproduit, et le plus souvent traduit les doctrines philosophiques de Platon, a laissé de côté toute cette partie orientale et mythique; et plus tard, Sénèque même, si curieux de systèmes philosophiques, ne voit pas en quoi lui peuvent être utiles les idées de Platon. Mais le moment était venu où l'Orient, tant de fois repoussé, allait envaluir Rome; où le flot longtemps contenu des superstitions allait rompre les digues que lui opposaient les prévoyances inquiètes de la politique. La doctrine d'Épicure, la première et si facilement accueillie à Rome, y cédera bientôt le pas au stoïcisme; et au moment où le stoïcisme lui-même ne répondra plus au besoin des âmes, l'homme de l'Orient, le philosophe des idées, Platon dominera souverainement les esprits.

En même temps qu'avec l'Orient, le mysticisme revient par Platon, il revient aussi par Alexandrie. Les Ptolémées y favorisent la philosophie; ils y fondent une académie de Sérapis et d'Isis; ils acquièrent tous les livres qui se trouvent en Égypte, font traduire tous ceux qui étaient répandus chez les Éthiopiens, les Indiens, les Perses, les Élamites, les Phéniciens, les Tyriens, les Grecs, et particulièrement chez les Grecs d'Italie qui avaient recueilli les inspirations de Pythagore. Les livres hébraïques ne furent pas oubliés; c'est à cette époque que l'on place la traduction des Septante. Les Juifs, dans le commerce alexandrin, altérèrent la pureté de leurs doctrines; ils apprirent à expliquer allégoriquement l'Écriture. Philon, surnommé le second Platon, mêla les explications allégoriques et métaphoriques des Égyptiens aux subtilités de la philosophie grecque. En même temps que cette lumière douteuse de la philosophie alexandrine se levait sur le monde romain, une autre et plus pure lumière avait paru et brillé dans Alexandrie même. Le christianisme y avait été prêché par saint Marc qui y fonda une école, source de cette école alexandrine chrétienne, d'où devaient sortir Clément et Origène.

Cette école philosophique d'Alexandrie, qui compte dans la littérature grecque tant et de si brillants disciples, qui commence à Ammonius et finit à Proclus, cette école n'a, au second siècle et plus tard, de représentant dans la littérature latine qu'Apulée qui, pendant son séjour

à Alexandrie, dut, avide qu'il était de connaissances mystérieuses, se livrer tout entier à une doctrine plus mystique que philosophique. C'est à Pythagore et à Platon qu'Apulée se rattache. A ce titre, ses ouvrages philosophiques, bien que n'étant que des traductions ou des résumés, ont un haut intérêt. Ses œuvres philosophiques sont : le Démon de Socrate, la Doctrine de Platon, en trois livres; le livre du Monde, traduction d'Aristote. Le premier de ces ouvrages, ainsi que beaucoup d'ouvrages, ne tient guère tout ce que promet son titre; car du démon de Socrate, il en est peu question; il ne vient qu'à la fin du livre; c'est à proprement parler un traité sur ce que nous comprenons sous le titre général de génies. Entre Dieu et les hommes, entre le ciel et la terre, n'y a-t-il point quelque lien mystérieux, quelques puissances intermédiaires? Non; l'homme n'est point séparé des dieux; ses prières et ses plaintes peuvent monter jusqu'à eux, et les bienfaits du ciel descendre jusqu'à lui par des êtres intermédiaires, messagers de la Divinité, et auprès d'elle intercesseurs bienveillants des hommes : ces essences secondaires et protectrices, ce sont les démons. Apulée disserte sur leurs formes, leur nature, leurs attributs. Outre ces démons, chaque homme n'a-t-il pas en luimême un génie secret, une voix intime dont il doit consulter les inspirations? Voilà le démon

de Socrate; le démon de Socrate, c'est encore l'étude de la philosophie, à laquelle l'homme se doit entièrement consacrer. Apulée termine ce traité en prêchant le détachement des biens terrestres, la supériorité du monde spirituel et moral sur le monde matériel et physique : il y a là des tendances qui se rapprochent du christianisme, comme s'en rapproche aussi la doctrine sur les démons. Cette doctrine, saint Augustin l'a longuement réfutée au huitième livre de la Cité de Dieu; nous n'entrerons pas ici dans le fond de cette discussion théologique que nous retrouverons ailleurs.

La Doctrine de Platon se compose de trois parties: la physique, la morale, la dialectique. Laissons la dialectique. C'est dans la première partie, la physique, que Platon pose les deux principes fondamentaux en opposition directe avec les dogmes du christianisme, à savoir : la préexistence de la matière et son éternité. Aussi l'Église latine, plus logique que l'Église grecque, a-t-elle tout d'abord compris qu'il y avait entre elle et Platon, malgré des rapports apparents, un abîme infranchissable; et quand les Pères de l'Église grecque, séduits par cette brillante imagination de l'Orient, qui parlait si puissamment à la leur, voulaient se rattacher à l'Académie, l'Église latine proclamait hautement qu'elle ne connaissait d'autre berceau que le portique de

Salomon. Le second livre est un abrégé de plusieurs traités de Platon, un mélange de ses doctrines théologiques, philosophiques et politiques; mélange quelquefois obscur, parce qu'il est trop resserré. On sait que Platon offre ou paraît offrir d'assez nombreuses contradictions; ces contradictions, dans ses ouvrages, sont sauvées par d'habiles transitions et de sages économies de pensées. Si Platon veut corriger les erreurs de sa République, il fera les Lois. Apulée, abréviateur, ne procède point et ne peut procéder ainsi; c'est en quelques pages et sans ménagements qu'il dément, comme imitateur des Lois, ce qu'il a dit et exposé comme traducteur de la République. Les grandes vues, les théories magnifiques de Platon, ainsi raccourcies et réduites à des proportions mesquines heurtent et choquent l'esprit.

Après avoir reproduit Platon, Apulée s'inspira d'Aristote, ou plutôt le traduisit. Le traité du Monde a ceci de remarquable, que la beauté de l'univers y est donnée comme une preuve de l'existence de la Divinité; c'est une voie où entrera l'éloquence chrétienne, et qu'elle saura agrandir et féconder en animant le spectacle muet de la nature des sentiments et des passions du cœur humain; en créant des harmonies morales là où la philosophie païenne ne voyait que des harmonies physiques. Du reste, dans cette route nouvelle, Apulée ne tarde pas à s'égarer;

si un moment il a entrevu la Divinité dans la beauté de l'univers, il la confond bientôt avec cet univers: déiste d'abord, puis panthéiste, il sent que sur les traces d'Aristote, il risque de se perdre, et finit ce traité, incomplet du reste, par des idées religieuses, des idées de justice et d'expiation empruntées à Platon; toujours ramené à ce mouvement nouveau et profond qui entraînait l'humanité vers les croyances antiques, et allait, comme au début de la science, confondre la philosophie dans la théologie.

Apulée était en effet un de ces esprits que la grande révolution religieuse qui se remuait dans le monde ne pouvait trouver indifférents; mais sa vanité, ainsi que ce goût pour la magie que nous lui connaissons, nous disent assez sous quel drapeau il devait se ranger. Nous avons, au commencement de cet ouvrage, peint la lutte engagée et soutenue par Apulée contre le christianisme; lutte où la ferveur du pastophore se joignait à l'exaltation du philosophe, l'orgueil du rhéteur à l'amour-propre du magicien.

Nous connaissons Apulée romancier, Apulée philosophe; montrons Apulée rhéteur. Il nous reste d'Apulée deux ouvrages de rhétorique et d'éloquence: les *Florides* et l'*Apologie*. Les *Florides* sont un recueil de morceaux préparés pour l'improvisation; des modèles que le rhéteur proposait à ses élèves; des fragments de discours

d'apparat, prononcés devant les Carthaginois. Les deux grandes prétentions d'Apulée dans ses *Florides*, sont l'universalité des talents et l'improvisation. Ce sont aussi les deux seuls traits auxquels nous nous arrêterons, parce que caractéristiques de l'époque où vivait Apulée, ils sont aussi des phénomènes qui dans l'histoire de l'esprit humain ont leurs lois certaines et leur signification.

La prétention à l'universalité des connaissances et la possession même de ces sciences diverses est, selon nous, pour un auteur un grand mal; non-seulement parce que l'esprit humain, quelle que soit sa portée, ne peut également suffire à tant d'études, mais surtout parce que cette variété d'études et de connaissances corrompt le style plutôt qu'elle n'étend et ne fortifie les idées. On transporte dans le langage des passions des termes qui appartiennent à la science; dans la morale, les expressions consacrées à la physique; dans l'éloquence, les formules du droit; les métaphores, puisées à des sources diverses et mélangées, sont pénibles et obscures; c'est souvent le défaut de Thomas : c'est là aussi celui d'Apulée. Cet effet, ce que la diversité des connaissances produit sur le style d'un auteur, le mélange des littératures le produit sur la langue d'un peuple : en se mariant, les littératures s'altèrent et perdent de leur

pureté native; si les idées gagnent à cette communion intellectuelle, les idiomes à coup sûr en souffrent. Les styles s'effacent dans le frottement des idées, et, ainsi que la nationalité des peuples, le caractère primitif du langage disparaît. Chaque peuple, en effet, a son cachet particulier, son empreinte originelle qu'il ne peut impunément échanger contre des formes et des habitudes étrangères: avec des ressemblances nombreuses, l'esprit humain a des différences profondes, différences qui tiennent au climat, aux mœurs, aux institutions. Toute littérature se compose de ces généralités et de ces variétés; par les généralités, elle répond au sens commun de l'humanité : elle est absolue; par les variétés, elle est elle-même, elle est relative, elle est nationale. Or, c'est, en littérature comme en politique, la nationalité qui fait les grands peuples et les grands écrivains; quand cette originalité s'altère, le génie s'efface ainsi que les caractères; les formes primitives, celles qui tiennent au génie d'un peuple et le dessinent, les expressions indigènes en quelque sorte se corrompent et s'altèrent : en s'élargissant, le cadre de la pensée se brise; et la langue qui fait et contient les idées, rompue elle aussi, les idées à leur tour perdent, comme le style, leur propriété et leur force. Tel est, selon nous, le résultat de l'universalité des connaissances sur le

style d'un auteur en particulier, celui du mélange des littératures sur la langue et les idées d'un peuple en général.

L'improvisation n'est pas un fait moins significatif dans l'histoire morale d'un peuple; elle a, toute capricieuse et fortuite qu'elle paraît au premier coup d'œil, ses causes nécessaires et ses signes certains; elle ne naît jamais et jamais ne brille qu'au commencement ou à la fin d'une littérature; elle annonce dans un peuple une grande et féconde rénovation ou une prochaine décadence; jamais elle ne paraît aux époques de calme et de loisir pour une nation, de perfection pour une littérature : au siècle de Louis XIV, Fénelon seul eut ce don brillant d'improvisation; mais Fénelon a l'imagination grecque, et son langage n'avait pris le pas sur son siècle, que parce que ses idées le devançaient. Car c'est le mouvement des idées, rapide et journalier, qui fait l'improvisation; mais on peut se tromper à ce mouvement, tantôt signe de régénération, tantôt prélude de décadence sociale et intellectuelle. Si l'improvisation était toujours un présage d'avenir, si elle n'avait qu'un caractère, il serait facile de la reconnaître : il faudrait se féliciter de la voir éclater et se répandre. Malheureusement elle a ce double caractère de décadence aussi bien que de régénération; elle remue des mots, non moins que des idées : stérile dans

le premier cas; dans le second, féconde et brillante.

A l'époque où vivait Apulée, l'improvisation offrait, comme toujours, ce double caractère. Voyez l'éloquence païenne grecque et latine; voyez ces rhéteurs qui vont de ville en ville, annonçant une improvisation comme on annonce un spectacle; relisez toutes ces déclamations qui, sous les titres divers, mais également vides, charmaient l'oisiveté des villes grecques et romaines, et je vous défie d'y trouver une idée nouvelle, une seule vue d'avenir. Tous ces gens-là cependant triomphent de cette facilité qu'ils ont de parler, et le peuple avec eux s'en enchante. On leur élève des statues : Polémon, Hérode Atticus, Fronton, Apulée, tous les rhéteurs de cette époque ont leur apothéose; et pourtant il n'y a, sous ces phrases sonores ct éclatantes, rien qui remue le cœur, rien qui intéresse l'esprit, rien qui puisse tirer la société païenne de cette indifférence morale où elle se meurt d'ennui et d'abattement. Tournez vos yeux d'un autre côté: voici encore l'improvisation; une rude, grossière, étrange improvisation; celle-ci ne flatte pas les oreilles, ne caresse pas l'imagination, ne sème pas les fleurs à pleines mains; et pourtant elle remue puissamment les âmes, elle leur ouvre des perspectives nouvelles; elle les ravive, les enchante, les ranime à l'espérance et à la joie; elle ressuscite ou plutôt remplace l'éloquence que l'on croyait perdue; les peuples accourent à sa voix, si les savants se laissent séduire aux accents plus harmonieux de sa rivale : telle est l'improvisation chrétienne en présence de l'improvisation profane. Laissez-la grandir, cette parole évangélique, et vous la verrez pendant dix siècles, de Tertullien à saint Bernard, dominer souverainement les intelligences et les âmes.

Plus tard, au xve siècle, l'improvisation change de caractère. La découverte de l'imprimerie et aussi cette autorité royale qui substitue à l'allure un peu désordonnée mais plus libre et plus vive de la féodalité politique et religieuse, l'action régulière du pouvoir monarchique, la forcent de prendre une autre forme : elle était parlée, maintenant elle sera écrite; c'est dans Luther et dans Calvin que l'improvisation éclatera. Animée au xve et au xve siècle par la lutte religieuse, au xviie siècle l'improvisation, même écrite, disparaît et s'éteint, pour reparaître au commencement du xviiie siècle, dans les philosophes; à la fin, dans Mirabeau. Depuis lors, l'improvisation a eu un double caractère : elle a été tout à la fois écrite et parlée; est-ce une improvisation d'avenir ou de passé? ressemble-t-elle à la facilité d'Apulée ou à la verve de Tertullien? Annonce-t-elle une régénération

sociale et intellectuelle, ou une décadence? Il y a en elle ces deux signes : le côté mystérieux et le côté éclatant de lumière, colonne brillante pour les Hébreux, obscure pour leurs ennemis; mais de quel côté sont les ténèbres? où est la lumière?

Les littératures de la décadence ou de la renaissance sont fières de cette facilité qu'elles ont de parler et d'écrire; elles prennent en pitié les littératures classiques, celles où la pensée a trouvé et a gardé des formes pures et harmonieuses, où elle a pris des habitudes timides, ce semble, et s'est renfermée dans un cercle fatal où elle paraît tout sacrifier à la forme. Est-il bien vrai que dans ces siècles, dits les siècles du bon goût, dans les siècles de Périclès et d'Auguste, de Léon X et de Louis XIV, tout le travail de l'esprit humain se porte et s'arrête à la forme? ces siècles n'ont-ils pas autant de hardiesse et de création qu'en eurent les époques de renaissance ou de décadence? n'ont-ils pas une aussi haute mission, une mission plus importante? Que font, en effet, dans leur travail le plus actif, les siècles de préparation ou de dépérissement? ceux où meurt, où nait une société? ils élaborent, ils soulèvent, ils agitent les questions qui successivement résolues et acquises à l'humanité composent son domaine : ils les remuent, mais ne les décident pas. Ces germes vont flottant, renfermant la vie,

mais ne la donnant pas, tant que le géme et le temps ne les ont point fécondés en les cultivant. Or, c'est là précisément le travail des grands siècles littéraires, de ceux où la pensée se recueille et se concentre pour être plus profonde et plus forte, où, démêlant les confuses préparations des temps de décomposition, passant au creuset l'or pur et l'alliage, elle ne conserve des longues agitations de l'esprit que ce qui importe à l'avenir, ce qui tient à l'humanité même, et laissant tomber au fond du vase cette lie grossière dont les passions et les intérêts chargent toujours et obscurcissent les idées d'un siècle, elle en extrait, pour ainsi dire, la raison éternelle et les vérités absolues : telle est l'œuvre des siècles classiques, œuvre difficile, patiente, hardie dans ses apparentes timidités, vaste dans les limites mêmes qu'elle s'impose, car il lui faut faire tenir en un étroit espace les opinions et les recherches de plusieurs sociétés; œuvre où la forme ne domine pas le fond, mais où elle est nécessaire pour le faire vivre; où par conséquent cette forme doit être pure, forte, et où il faut faire dans les mots d'une langue le même choix que la pensée fait sur les idées de plusieurs siècles.

On conçoit que dans ce double travail des idées et des mots, les littératures classiques doivent procéder lentement; que reproduisant, que fixant, non point les teintes vagues et fu-

gitives d'un siècle, la physionomie d'un peuple dans tel ou tel moment, mais l'image impérissable de l'humanité, elles y apportent un peu plus de préparation; qu'elles y regardent de plus près que les littératures de décadence ou de luttes; mais cette prudence n'est pas de la timidité, cette modération de la faiblesse : c'est le signe de la force au contraire de se limiter et de s'arrêter. Il y a toujours quelque peu d'impuissance dans la précipitation, et la parole qui doit enfanter l'avenir ne perd-elle pas à être jetée, plutôt que présentée, parlée plutôt qu'écrite? Les auteurs les plus éloquents, quand ils écrivent sous l'impression des besoins ou des préjugés contemporains, combien ne perdent-ils pas avec le temps? On cherche leur influence, leur gloire, leur génie; et on les devine plus qu'on ne les trouve. L'improvisation, si enivrante, escompte donc la gloire plus qu'elle ne la donne; elle sacrifie l'avenir au présent; elle est la préparation des siècles classiques qu'elle dédaigne; elle remue quelquesois l'humanité: les bons livres seuls l'instruisent et la fixent.

Nous voilà un peu loin d'Apulée et des Florides; revenons—y. Les Florides sont donc des morceaux de rhétorique, brillants et ingénieux, où Apulée se plaît à étaler la variété de ses connaissances, la souplesse de son esprit, l'éclat de son imagination, la facilité de sa parole, ache-

vant en latin un discours commencé en grec. Mais quoi qu'il fasse, son éloquence reste froide et maniérée. Il est cependant un ouvrage dans lequel Apulée a été quelquefois éloquent, parce qu'alors l'émotion de l'homme faisait diversion aux préoccupations du rhéteur. C'est dans son Apologie, morceau peu connu, et le plus curieux en même temps que le seul original des ouvrages d'Apulée.

Apulée, forcé par des vents contraires de renoncer à un voyage qu'il avait dessein de faire en Égypte, s'était, pendant deux ans, fixé à Oea, et là il avait épousé une veuve, Pudentilla. Cette veuve quand il l'épousa, n'avait que quarante ans, s'il faut en croire Apulée; soixante, disaient les ennemis du philosophe; lui, en avait alors environ vingt-cinq. Les enfants de Pudentilla, Pontianus et Pudens, qui d'abord avaient vu le mariage sans déplaisir, et qui même, selon Apulée, l'y avaient décidé par leurs instances, ne restèrent pas longtemps dans ces bonnes dispositions. Sinon sur leurs instigations, de leur consentement du moins, un de leurs oncles, Émilianus, accusa Apulée d'avoir, par des enchantements magiques, surpris et forcé le cœur de Pudentilla, jusque-là rebelle aux offres les plus séduisantes. L'Apologie a pour but de confondre ces accusations, dont Apulée sortit victorieux. Saint Augustin vante l'éloquence de ce discours, où éclatent en effet, plus qu'en aucun autre ouvrage d'Apulée, la facilité, la verve, les ressources infinies de son esprit. On peut citer comme les morceaux les plus brillants : le bonheur d'un mariage à la campagne; les mouvements pathétiques par lesquels Apulée reproche à un fils d'avoir osé sonder et étaler au grand jour les secrets et les faiblesses d'une mère; comme trait de mœurs, ce qu'on doit remarquer dans cette Apologie, c'est la liberté avec laquelle, dans les habitudes du barreau ancien sans doute, Apulée verse sur sa partie adverse, le sarcasme, les injures; la hardiesse avec laquelle il pénètre dans la vie privée de ses adversaires, la traîne au grand jour et l'expose au mépris et à l'indignation publique; puis encore, cette indiscrétion ou cette insouciance des mœurs anciennes qui devant les tribunaux ne respectait pas la pudeur des femmes, exposait leurs souffrances intimes, leurs ennuis secrets, les combats douloureux livrés entre leur fidélité à un premier hymen et leurs nouvelles passions; tous motifs par lesquels Apulée explique comment Pudentilla a cédé, a été vaincue dans sa première et longtemps fidèle résolution de veuvage; comment, sans que besoin fût d'enchantements, elle a pu l'épouser : « Une femme plus âgée, dit-il, épouser un jeune homme! cela même ne prouve-t-il pas qu'il n'y a point eu de magie? » non sans doute,

à l'égard de Pudentilla; mais l'impression qui nous est restée de ce discours, c'est qu'Apulée s'occupait véritablement et s'occupait beaucoup d'opérations magiques, et lui-même, plus d'une fois, répète qu'il croit à la magie. On a comparé, je crois, Apulée à Cagliostro; cette comparaison, que nous pourrions confirmer par de nombreux rapprochements, est très-juste; et, puisque nous sommes sur la voie des rapprochements, serait-ce en abuser que de dire qu'il est dans notre littérature deux hommes qui, toutes réserves faites et admises, nous paraissent offrir avec Apulée quelques traits de ressemblance? ces deux hommes sont Beaumarchais et Diderot: je ne sache rien qui me rappelle mieux les Mémoires de Beaumarchais que l'Apologie d'Apulée. Quant à Diderot, si l'on s'étonne d'abord de le voir comparer, lui, esprit fort, lui philosophe du xvme siècle, à un pontife d'Esculape, à un homme avide de pratiques mystérieuses, à un homme qui portait des amulettes, je dirai que, dans mon opinion, Diderot n'est pas venu dans son siècle; qu'il n'était pas fait pour le xviiie siècle, mais pour le moyen âge, et qu'il avait en lui l'étoffe d'un moine au moins autant que celle d'un philosophe. Voyez, en effet, Diderot de près, et dans son intérieur: dans son intérieur, cet homme joue l'hiérophante et l'oracle; je me trompe, il ne le joue pas, ce rôle; sa nature trompée regrette cet enthousiasme religieux que l'air de son siècle a chassé loin de lui : il cherche moins à éloigner le Dieu, qu'à le rappeler. Entendez-le, au milieu de ses axiomes de scepticisme, j'allais dire de matérialisme les plus désolants, éclater en hymnes magnifiques à la Divinité: vous surprenez la prière dans son cœur, les larmes dans ses yeux, quand le blasphème est dans sa bouche. Tel eût été, selon nous, dans un autre siècle, dans notre siècle peut-être, le véritable Diderot. Ainsi me paraît avoir été Apulée : rhéteur vain tout ensemble et philosophe crédule, imagination exaltée et inégale, licencieuse et mystique, racontant les mystères d'Isis de la même plume dont il avait peint les aventures obscènes de Lucius; mêlant les extases de l'initié aux fantaisies monstrueuses du romancier; écrivain facile, élégant, coloré, rhéteur habile et brillant, philosophe idéaliste, hiérophante tout à la fois imposteur et dupe : en un mot, une des physionomies les plus curieuses de l'antiquité et une des moins connues jusqu'à présent.

## LA LITTÉRATURE PAIENNE

ET

LA LITTÉRATURE CHRÉTIENNE AU TROISIÈME SIÈCLE.

Il en est de l'histoire littéraire comme de l'histoire politique: elle est plus saisissante et plus dramatique à sa jeunesse et à sa décadence, qu'à son âge mûr et dans la plénitude de ses forces; dans les temps d'agitations et d'inquiétudes morales, qu'aux jours de calme et de loisirs. Les plus beaux siècles de l'esprit humain, ceux où la pensée et le style ont trouvé leurs formes les plus pures, les plus vraies, les plus harmonieuses, ne sont pas toujours ceux qui éveillent le plus vivement nos sympathies; soit qu'il y ait, dans la perfection même du goût, quelque chose de délicat et de fin qui ne peut être bien saisi et bien apprécié que par cette fraîcheur même et cette grâce native d'imagination qui la produisent; soit que les esprits se lassent plus vite du bon et du beau, comme plus vite aussi les peuples s'ennuient du bonheur. Aujourd'hui surtout une curiosité infatigable se plaît à interroger dans l'histoire de l'esprit humain ainsi

que dans l'histoire des peuples, les époques moins connues, celles où elle espère saisir par l'examen du passé le secret de l'avenir. Or, de toutes les périodes de la littérature romaine, il n'en est point peut-être, sinon de plus grande, de plus instructive, du moins, que celle dont nous retraçons le tableau.

En effet, la philosophie, le paganisme, le christianisme, l'Asie, l'Occident et l'Afrique, trois mondes politiques, moraux et intellectuels, s'y rencontrent, s'y pressent et s'y combattent. Si quelques genres de littérature s'y dégradent et y périssent, d'autres y naissent et grandissent. Le génie romain, renfermé jusque-là et pour ainsi dire captif dans sa nationalité, en sort et s'élance vers des routes et des destinées nouvelles. L'histoire, qui n'avait jamais vu et montré que le peuple roi, porte ses regards au delà de l'univers romain; elle aperçoit, elle nomme, elle décrit des peuples nouveaux; elle semble pressentir les transformations secrètes de l'humanité et ses merveilleux progrès, effrayée qu'elle est et ravie tout ensemble de ces peuplades vierges et vigoureuses qui, dans leurs forêts, attendent, les armes à la main, l'ordre de la Providence, pour fondre sur Rome et venger l'univers. Sans doute, elle n'a plus les formes pures, suaves, brillantes qui, sous le pinceau de Tite Live, lui donnaient tant de charme et d'éclat; elle ne s'anime plus aux rudes et nobles combats de la vieille liberté; mais, avec moins de grandeur, elle offre plus de variété et d'intérêt; elle a de plus hauts enseignements.

Tacite forme la transition entre l'ancienne histoire romaine et cette histoire nouvelle. Vieux Romain par le cœur, par les préjugés même et les préventions, il est par l'imagination, par le style, l'homme de l'avenir; malgré lui, il entrevoit et touche les mondes nouveaux et encore obscurs du nord et de l'orient, qui doivent détruire le monde romain, l'un par ses armes, l'autre par ses superstitions. Écrivain singulièrement pittoresque et concis, mais brusque et heurté quelquefois, dans ses formes dramatiques, dans sa recherche de scènes détachées, de tableaux à effet, il trahit l'histoire nouvelle, comme dans ses instincts de Romain il devine la chute de la ville éternelle. L'histoire, dans Tacite, est nouvelle pour la forme et pour le fond : histoire plus voisine des mémoires que de l'épopée, comme l'était l'histoire de Tite Live; mais histoire vive, saisissante, nuancée, annonçant dans sa variété et reproduisant les teintes diverses de l'humanité auparavant effacées et perdues sous la couleur uniforme de l'orgueil romain. L'histoire continue à marcher dans cette voie; ainsi se montrent à nos regards Suétone, les écrivains de l'histoire Auguste, Ammien Marcellin.

L'individualisme romain est vaincu de toutes parts; il plie, il cède à la fatalité qui l'entraîne; il se mêle enfin, il communie avec cet Orient que jusque-là il avait repoussé; il en adopte les superstitions et les sciences occultes, les dieux et les mœurs, comme déjà il avait emprunté à la Grèce sa philosophie et ses divinités, comme il en accueille, plus que jamais, les rhéteurs et les sophistes. Apulée, nous venons de le montrer, est le représentant de ce commerce de l'Italie avec l'Orient; romancier, philosophe, hiérophante et rhéteur, il offre tout à la fois dans ses écrits, avec les superstitions monstrueuses qui alors assiégeaient les imaginations, les ferveurs sincères ou hypocrites qui, en présence du christianisme, tentaient de ranimer la foi mourante des peuples, l'enthousiasme nouveau de la philosophie platonicienne altérée; enfin, les vanités et les triomphes ordinaires alors aux rhéteurs: Apulée est à lui seul tout un siècle littéraire.

Moins important, moins profond, beaucoup au-dessous d'Apulée, Aulu-Gelle a pourtant encore son mérite et son intérêt; il révèle deux faces curieuses de l'esprit latin à cette époque, savoir : cette manie d'archaïsme qui, dans les annales de l'intelligence humaine, est le signe de la décadence, ainsi que, dans l'homme, le retour aux souvenirs, aux habitudes, quelquefois aux puérilités du premier âge; puis, cette im-

portance déplorable des grammairiens et des sophistes grecs, et l'empire qu'ils avaient pris sous les Antonins. Aulu-Gelle a un autre avantage: il contient, en quelque sorte, toute la littérature latine, plus que la littérature latine; car combien d'auteurs ne vivent que dans son livre! curieux recueil d'antiquités, et qui, semblable à ces musées élevés en Italie auprès du Vésuve et pour ainsi dire sur les ruines mêmes du sol et des villes dont ils sont destinés à recevoir et à conserver les débris, a donné l'immortalité à des noms qui valaient beaucoup mieux que le nom d'Aulu-Gelle; triste réflexion, du reste, à faire sur la gloire, que cette protection de la médiocrité sauvant de l'oubli le génie de l'éloquence ou de la poésie! L'ami de Marc-Aurèle, Fronton, a les mêmes préoccupations et les mêmes sympathies qu'Aulu-Gelle; heureux si, en arrachant à l'oubli une partie de ses œuvres, l'érudition patiente et admirable d'Angelo Maï ne fut venue dissiper le prestige d'une renommée qui gagnait à rester inédite!

La littérature latine, née des éléments et sous les inspirations de la littérature grecque, nourrie de son suc, formée de sa substance et vivant en quelque sorte de sa vie, n'en subit jamais plus complétement l'influence, j'allais dire le despotisme, qu'à cette époque. La prédilection d'Adrien pour la littérature grecque; le dédain de

Marc-Aurèle pour la langue latine; le soin que prennent les Antonins de fonder des écoles à Athènes, tout, en ravivant la langue grecque contribue à appauvrir, à dessécher la langue latine. La littérature grecque compte à Rome autant de chaires, plus de chaires que la littérature romaine; s'il y a trois rhéteurs latins, il y a cinq rhéteurs grecs : le siècle des Antonins est, pour ainsi dire, un siècle grec. De là, sans doute, la disette d'auteurs latins à cette époque, ou du moins leur infériorité. Quoi qu'il en soit, puisque cette enveloppe grecque recouvre de tous côtés la physionomie latine, il faut donc absolument, pour avoir toute la littérature romaine, interroger la littérature grecque; c'est à elle qu'il faut demander le secret de ce mouvement intellectuel, nouveau et profond, que suit l'Italie, mais qui part d'ailleurs et de plus haut. C'est alors que Plutarque s'étonne du silence des oracles; qu'il cherche avec une mystérieuse curiosité, dans l'inscription du temple de Delphes, ce dieu nouveau et inconnu que saint Paul avait révélé à l'aréopage. L'examen du génie grec, à cette époque, n'a donc pas seulement trait à la littérature latine; il en est la lumière et le complément nécessaires.

Mais la littérature grecque elle-même est-elle, avec la littérature latine, le seul mot, tout le mot de cette époque? En dehors du monde grec, du monde romain, ne se passe-t-il rien dans les esprits, rien dans les âmes? Sans doute, la littérature latine est curieuse encore et variée; la littérature grecque, toujours grande et féconde; Épictète et Arrien, dans la philosophie; dans l'histoire, Appien et Hérodien; Lucien, Plutarque, dans la morale, ces noms ne sont pas sans gloire. L'astronomie présente Ptolémée, la médecine, Galien ; et pourtant je ne sais quelle froideur, quel vide s'y remarquent : on sent que l'avenir n'est pas là. Ces littératures ne vivent et ne s'inspirent que du passé; elles répètent, en poésie, les noms d'Homère et de Virgile; dans l'éloquence, ceux de Démosthènes et de Cicéron; en philosophie, Platon et Aristote sont encore les oracles du monde. Le monde cependant s'est troublé : à l'Orient, une étoile a paru; elle est venue, silencieuse, mais brillante, se reposer sur une montagne de la Judée, et le monde a été changé. Cette révolution si profonde fut obscure d'abord et inaperçue. Le vieux monde païen continuait à marcher dans ses voies d'orgueil et de violence; maîtresse de l'univers, Rome s'enivrait du sang des esclaves et des peuples conquis; et voici qu'une puissance nouvelle paraît tout à coup: elle prend sous sa protection et les esclaves et les vaincus. Rome s'aperçoit enfin qu'il y a au milieu d'elle, sous elle, quelque chose qui la trouble et l'inquiète; elle se retourne et voit le christianisme : il était trop tard; quand Rome le vit, elle en était vaincue.

En même temps que la lumière de l'Évangile se levait ainsi sur le monde, une autre philosophie, brillante aussi, mais moins pure, partie également de l'Orient, venait mêler aux révélations du christianisme ses divinations incertaines, opposait ses miracles aux miracles de l'Évangile, Apollonius de Tyanes et Apulée au Christ, et aux mystères du christianisme les sciences occultes de la Chaldée et les opérations théurgiques de l'Égypte. La politique vint en aide à la philosophie. Julien, rhéteur, philosophe, incrédule, superstitieux, veut ranimer, par orgueil autant que par conviction, le paganisme mourant : ainsi le christianisme a contre lui la philosophie, la politique, la superstition.

Il est dans la littérature chrétienne un genre d'ouvrages qui rentre naturellement dans le tableau de l'esprit humain au me siècle, et qui aussi se prête plus facilement à la critique littéraire. Les apologistes chrétiens forment dans le domaine de la littérature ancienne comme un terrain vague, un pays neutre, entre la littérature sacrée proprement dite et la littérature profane. Sentinelles avancées du christianisme, pour combattre le paganisme et la philosophie, ils doivent les reconnaître de près, s'y mêler, pénétrer quelquefois dans le camp de leurs enne-

mis, se couvrir de leurs dépouilles, les combattre avec leurs armes. Ainsi firent-ils. Voulezvous connaître l'antiquité philosophique, théologique ou mythologique, c'est aux apologistes chrétiens qu'il la faut demander. Là, le paganisme vous dira, ce que, dans ses auteurs, il cache avec tant de soin; il vous livrera le secret de ses initiations, de ses sacrifices, de ses cérémonies, les origines de sa religion et de son culte. Et la philosophie, que d'aveux elle aura à vous faire en rougissant! Ses doutes, ses contradictions, ses ignorances et ses affirmations plus déplorables encore sur les vérités les plus nécessaires à l'homme, les plus chères à son cœur, les plus douces à ses espérances! Ainsi il faudrait, dans un but seul de curiosité et de savoir, étudier les auteurs chrétiens; mais qu'un plus haut intérêt s'attache à leurs écrits! Cette cause que les apologistes chrétiens plaidaient, au tribunal des empereurs, devant l'univers attentif et étonné, en faveur de l'humanité contre le paganisme, c'est notre cause : nous jouissons de leur victoire. Que demandait, en effet, Tertullien quand il écrivait, sous Sévère, cette admirable apologie, monument impérissable d'éloquence autant que de courage? La liberté de conscience. Il voulait ce qu'avant lui, avait vainement tenté, sous le despotisme impérial, la rigide vertu des Thraséas et des Helvidius; et

cette liberté, il ne la réclamait pas pour le sénat seulement, mais pour tous les hommes. La Rome politique n'avait songé qu'à elle-même; la Rome chrétienne songe à l'univers : Urbi et Orbi, c'est la devise du Capitole chrétien. Et Cyprien, pourquoi fait-il entendre ces cris d'indignation et de pitié, qui disputent au cirque les victimes humaines destinées à réveiller dans des âmes corrompues par le spectacle de la mort, le sentiment émoussé et flétri de la vie? C'est nous, enfants des Gaulois, enfants des vaincus, qu'il arrachait au cirque. Dirai-je tous les autres grands noms de l'éloquence chrétienne? Lactance écrivant, dans le style de Cicéron, le code nouveau du christianisme et de l'humanité; Jérôme, Augustin, conservant, au milieu de leurs austérités et de leur repentir, les illusions et les souvenirs de la littérature profane; se défendant, sans y pouvoir entièrement renoncer, de la lecture de Virgile et de Platon, comme d'une impiété? Sur les traces de ces auteurs chrétiens, nous arrivons au moyen âge, nous touchons aux temps modernes. Chez eux se trouvent les racines de nos idiomes, de nos pensées, de nos mœurs. Cette langue que nous parlons, elle est fille, non du latin classique, du latin grec, mais du latin populaire, du latin rustique. Vous avez là les origines de ces façons de parler, naïves et simples, que peut regretter quelquefois, avec Fénelon, un goût délicat. Où commence ce spiritualisme de la pensée qui fait le caractère de la littérature moderne et de notre grand siècle littéraire en particulier; où, cette unité morale qui a préparé l'unité philosophique de l'Europe; où, sinon aux auteurs chrétiens? Oui, là est notre berceau intellectuel, moral, littéraire.

Pourtant, il faut l'avouer : le génie des apologistes chrétiens est encore le génie romain; c'està-dire un génie profond, durable, mais, sur quelques points, opiniâtre et inflexible. Les Pères de l'Église latine retiennent, pour ainsi parler, en combattant leurs ennemis, la philosophie et le paganisme, ce cachet de domination âpre et de fierté exclusive, qui était le caractère de la Rome politique; ils ne composent pas avec leurs adversaires; ils ne veulent rien devoir à la philosophie; ils ne lui empruntent ni des armes ni des souvenirs. Ainsi n'agissent pas les apologistes grecs. Sortis, pour la plupart, des écoles mêmes de la philosophie, ils ne la renient point. Ils aiment au contraire à se parer de ses richesses, à lui reprendre ce qu'ils pensent leur avoir été dérobé et à orner l'arche sainte des dépouilles des Amalécites. De même donc que pour avoir toute la littérature profane, il faut l'éclairer du contraste et du rapprochement de la littérature profane grecque, ainsi devons-nous, pour avoir toute la littérature latine chrétienne, y répandre

le jour de la littérature grecque sacrée et demander aux Justin, aux Athénagore, aux Eusèbe, ce qu'Arnobe, Minucius Felix, saint Ambroise ne nous diraient pas.

Une autre considération rend ce rapprochement nécessaire : non-seulement le génie, mais la position des apologistes latins et des apologistes grecs, est différente : les apologistes grecs n'ont pas les mêmes ennemis que les apologistes latins; ils ne devront donc pas avoir la même marche et le même dessein. L'hellénisme, dans ses attaques contre le christianisme, est encore le génie grec : génie hardi, aventureux, ami de la discussion; c'est au nom de la philosophie et non de la politique qu'il attaque la religion nouvelle : pour se défendre, il n'invoque que le raisonnement et l'imagination. Le génie romain, au contraire, génie superbe et mystérieux, frappe durement et laconiquement le christianisme. Si vous voulez trouver les traces de la lutte du polythéisme romain contre l'Évangile, ne les demandez pas aux auteurs latins, historiens ou philosophes; ils ne vous les indiqueraient pas; le code romain a seul enregistré ces terribles édits : la loi proscrivait, elle ne discutait pas. Les jurisconsultes du me siècle sont les plus opiniâtres adversaires du christianisme. Le vieux génie romain aux prises avec le nouveau génie du christianisme latin se défendait par le glaive, et le catholicisme romain

se contentait, pour le vaincre, du dogme : l'un était aussi impérieux que l'autre, ou plutôt c'était toujours le même génie. Aussi, en face des apologistes latins, point ou peu d'oppositions philosophiques; pour lui donc, dédain de la philosophie, et nulle obligation de lui répondre. Il n'en va pas ainsi pour l'Église grecque. Elle a devant elle la philosophie néo-platonicienne, qui lui jette un éclatant défi; cette philosophie a ses enthousiastes, ses martyrs, ses divinités. L'Église grecque est donc obligée d'entrer plus tôt et plus avant dans toutes les questions qu'évite ou dédaigne l'Église latine. Elle y porte les libres et vives allures de l'esprit grec, ne reculant devant aucun doute, aucune objection de la philosophie; ne l'excluant pas du christianisme, mais tâchant au contraire de l'y introduire; enfin, poussant même quelquefois jusqu'à l'hérésie le désir de conciliation entre la raison et la foi. Il faut donc interroger les apologistes grecs pour en apprendre ce que ne nous diraient pas les apologistes latins sur les grandes questions qui se débattaient, au me siècle, entre le christianisme et la philosophie. Il y a peu de lutte plus intéressante que ce combat du christianisme contre la philosophie alexandrine.

Puis, quand on aura ainsi éclairé la littérature latine profane par la littérature latine sacrée, les écrits des Pères de l'Église romaine par les ouvrages des apologistes et des auteurs grecs, aurat-on répandu sur cette époque toute la lumière qui la doit éclairer? Ne manquera-t-il rien à ce tableau? Non, cette histoire ne sera pas complète encore. Les germes de la pensée humaine sont lents à éclore, plus lents à se développer. Souvent la pensée qu'un auteur dépose dans l'intelligence contemporaine ne grandit et ne porte ses fruits que pour des générations bien éloignées : pour mûrir une opinion, une croyance, il faut des siècles. L'idée qui doit prendre possession de la société dort quelquefois longtemps, engourdie, ce semble, et oubliée; puis, après un long intervalle, après des siècles, elle s'éveille et reparaît féconde et puissante; ainsi cheminent, ainsi se développent les idées dans le travail secret de l'intelligence. La littérature française, la littérature du xvue siècle surtout, n'a fait souvent que reprendre, continuer, compléter la pensée de la littérature ancienne. Les Pères de l'Église, nous le verrons, ont eu pour commentateurs et pour disciples, mais pour disciples et commentateurs hardis et originaux, les plus grands écrivains du siècle de Louis XIV. Que l'on se garde donc de négliger ces traditions merveilleuses de l'intelligence, ce commerce mystérieux des idées, ce lien intime, bien que caché, qui unit les générations immortelles de la pensée humaine, de la pensée religieuse principalement.

Tel est l'intérêt que présente l'étude comparée des auteurs profanes et des Pères de l'Eglise. Trop longtemps séparée de la littérature païenne, la littérature sacrée doit aujourd'hui s'y joindre. Le préjugé qui ne voyait dans les Pères que des écrivains rudes et incorrects, ce préjugé a disparu.

« Vous diriez qu'il n'y a eu de l'esprit et de la science que chez les païens, et que les auteurs chrétiens ne soient bons que pour les prêtres ou pour les dévots : leur titre de saint leur nuit. On va chercher la philosophie dans Aristote, et on a dans saint Augustin une philosophie toute chrétienne. Pourquoi ne cherche-t-on pas l'éloquence dans saint Chrysostome, dans saint Grégoire de Nazianze et dans saint Cyprien, aussi bien que dans Démosthènes et dans Cicéron? et pourquoi n'y cherche-t-on pas la morale plutôt que dans Plutarque et dans Sénèque? » Ainsi parlait celui que Voltaire appelait le judicieux Fleury. Aujourd'hui, ce titre de saint ne leur nuira plus; Augustin et Platon, vieilles parentés du reste, peuvent vivre en paix. Je ne sais même quel intérêt profond et mystérieux réveille cette littérature chrétienne. Dans cette agitation secrète qui travaille les âmes, il semble qu'elle ait pour nos inquiétudes morales, pour nos vagues ennuis, des mots qui les doivent adoucir ou dissiper. Venus à une de ces douloureuses époques où la société, indécise et malade, se débat entre un monde qui s'en va et un monde qui n'est pas encore formé, les auteurs chrétiens surent trouver des paroles qui ranimèrent des âmes flétries et découragées. Adversaires et régénérateurs de la société ancienne, flambeaux du moyen âge, guides et inspiration de nos grands orateurs sacrés, seront-ils encore une fois les précurseurs et les conseillers de cet avenir dont l'aube luit à peine? Je l'ignore; mais ce que je sais, c'est qu'ils ont cette vive parole qui touche et remue les cœurs, et que cette parole aujourd'hui trouve des sympathies; et dans tous les cas, il n'y a que l'étude et le respect du passé qui puissent éclairer et fonder l'avenir. A part ce haut intérêt historique et moral, les écrivains chrétiens offrent, au point de vue littéraire seul, une étude pleine d'instruction et de nouveauté. Natures incultes, mais vigoureuses, ils ont su, dans des siècles de langueur et d'épuisement, trouver des accents vrais et pathétiques. Quand la littérature profane se traînera, faible et haletante, dans le cercle étroit et usé de la rhétorique et de la poésie mythologique; quand elle n'aura plus à vous offrir que les déclamations officielles des panégyristes de l'empire; quand la philosophie païenne en sera encore à prendre, avec Macrobe, pour base de ses frêles espérances, et à discuter le songe de Scipion; les

Ambroise, les Jérôme, les Augustin, vous enflammeront de leurs vives et impétueuses paroles; l'éloquence chrétienne plongera dans l'avenir ses regards inspirés, et vous découvrant cette loi nouvelle de l'histoire qui, de nos jours, en est devenue la philosophie, le progrès de l'humanité, elle lui ouvrira des routes infinies, et sur les ruines du monde païen s'écroulant, elle nous montrera, avec Augustin et Salvien, le monde nouveau des Barbares de la Cité céleste.

## DE LA LANGUE

DES

## ÉCRIVAINS CHRÉTIENS LATINS.

La littérature romaine, prose et poésie, offre deux divisions bien distinctes : la littérature classique ou grecque, et la littérature latine ou populaire. En examinant, d'un côté, les auteurs du siècle d'Auguste, et de l'autre, les écrivains qui se rattachent à cette époque que l'on est convenu d'appeler l'époque de la décadence, il est impossible de ne pas reconnaître la double et différente physionomie de la littérature romaine, et d'en expliquer autrement les rapides progrès et les altérations ou plutôt les transformations non moins rapides. C'est, en effet, un phénomène singulier, que la perfection si courte et le déclin, en apparence si prompt, de la littérature latine. Rome ne compte qu'un siècle littéraire. Son génie, si tard et si difficilement éveillé par le contact et l'influence de la Grèce, jette, sous Octave, un immortel mais éphémère éclat, pour ne plus laisser échapper, sous Tibère même et ses successeurs, que des lueurs brillantes encore mais

fausses. On a cherché à expliquer par la conquête du monde, par les richesses et la corruption qui en furent la suite, par la servitude qui en fut l'expiation, cette décadence intellectuelle du peuple-roi. Sans doute, toutes ces causes contribuèrent à la hâter, mais elles ne la firent pas. La littérature latine portait en elle-même, elle avait dans ses origines le germe qui devait la dessécher et la flétrir. Si, sur le sol où elle venait d'éclore et de se développer avec tant de bonheur, elle languit si promptement, faible et épuisée, c'est que ses racines étaient ailleurs. Fruit délicat et tendre, transplanté de la Grèce, elle ne pouvait, malgré les mains habiles qui un instant la firent fleurir sous le ciel de l'Italie, y vivre longtemps pure et féconde. Ce qui fit le déclin du génie littéraire de Rome, ce fut précisément ce qui en avait fait la beauté si soudaine et si éclatante. Elle a été importée à Rome, elle n'y est point née. Non-seulement elle n'y est pas née, mais elle n'y a pas même été entée sur un tronc antique et national. Car, remarquez-le bien : dans la littérature latine ce qui domine, ce qui en constitue le caractère, ce n'est pas seulement l'imitation grecque dans la forme et dans le fond; ce n'est pas cette influence lointaine et douce qu'une littérature belle et pure, inspirée et sage, telle que la littérature grecque, pouvait sans danger exercer sur une littérature naissante, ignorante d'elle-même et indécise : non; si la Grèce n'avait déposé sur le génie latin que ces germes vagues, ces semences générales, le génie latin les eût mieux et plus longtemps conservés. Mais il n'en fut pas ainsi; la Grèce n'effaça pas seulement la couleur native du génie romain, elle effaça, elle couvrit la langue nationale du vieux Latium : elle fit une nouvelle langue, gréco-latine. L'idiome antique, l'idiome des tribuns et des laboureurs de la Rome guerrière, cet idiome déjà quelque peu altéré dans le rude Caton par les influences grecques, qu'il ne repoussa si vigoureusement d'abord que pour y céder dans sa vieillesse, cet idiome mélangé dans Ennius et ses successeurs des teintes grecques, mais plein de verdeur encore et de franchise dans Plaute et dans Lucrèce, cet idiome périt complétement à l'invasion plus complète de la littérature grecque. Ainsi, sans racines sur le sol, sans lien avec le passé, étrangères au peuple par leurs étymologies, la langue et la littérature latines du siècle d'Auguste ne pouvaient longtemps vivre.

Il y eut donc après Auguste révolution dans la littérature latine; y eut-il, à proprement parler, décadence? Ne fut-ce pas plutôt une transformation, un avénement de la Langue populaire qui reparaissait après avoir brisé l'enveloppe étrangère dont on l'avait recouverte? Cette langue rude et âpre qui nous choque, ces mots heurtés et nou-

veaux qui nous blessent, sont-ce bien là les dégradations de la langue classique de Virgile et de Tite-Live, ou les termes expressifs bien qu'incultes d'un langage populaire? On sait qu'au me siècle de l'empire romain, les écrivains s'étudièrent à reproduire, à ressusciter la langue des Ennius et des Pacuvius, et les lettres de Fronton nous donnent à cet égard de curieux renseignements. Eh bien! ce que quelques écrivains faisaient pour ainsi dire par coquetterie et pour piquer le goût un peu émoussé des lecteurs patriciens, d'autres écrivains le faisaient naturellement, et achevaient, à leur insu peut-être, une restauration que les premiers tentaient timidement et par un esprit d'opposition innocente qui croyait en employant un vieux mot faire preuve d'indépendance antique. Que l'on examine en effet attentivement la langue des écrivains du 111° siècle, des historiens surtout et des chroniqueurs. Qu'est-ce qui la distingue de la langue classique, de la langue gréco-latine du siècle d'Auguste? Est-ce, à proprement parler, la faiblesse du style, c'est-à-dire l'emploi moins heureux de certains tours, de certaines expressions, de certaines formes, auxquels se reconnaissent plus particulièrement la pureté du goût et l'imitation grecque? Non; cela y entre bien pour quelque chose; mais ces altérations ne sont que légères, ces différences assez rares. Où donc est

la distinction profonde de l'âge d'or et de la décadence? Dans les mots mêmes; mais ces mots qui nous étonnent, qui nous rebutent, accoutumés que nous sommes à la pureté continue, à la délicatesse exquise, à la perfection savante des écrivains du siècle d'Auguste, ces mots ne sont point en général des mots corrompus, des mots détournés de leurs acceptions. Ce sont mots nouveaux, étrangers, rudes, latins cependant; mots que la langue savante, la langue gréco-latine reconnaît avec peine, comme ces héritiers dont on avait espéré faire déclarer l'absence, mais qu'enfin elle ne peut répudier. Elle a pu les oublier, en effet, car depuis longtemps ils ne paraissaient pas. Abandonnés au peuple par l'aristocratie qui les dédaignait, vieux titres effacés de l'ancienne liberté, on ne songeait plus guère à eux. Auguste y avait pensé quelquefois; il préférait, Suétone nous le dit, le langage du peuple, le langage simple et abrégé, au langage savant et aux périphrases du grec. Ce langage national devait donc avoir sa revanche; il devait reparaître quand l'écorce grecque, qui le cachait, tomberait; il devait reparaître le jour où l'empire donnerait au peuple, en dédommagement de la liberté qu'il lui ôtait, l'égalité.

Une littérature de seconde main, une littérature imitée, quels que soient les génies qui la consacrent, doit toujours périr par quelque endroit : elle peut créer des mots pour les sentiments; pour les pensées, des images; elle peut arriver à devenir naturelle pour les habiles : pour le peuple elle sera toujours savante et factice.

Telle fut la littérature romaine. Édifice brillant, mais sans base, elle devait crouler quand les mains habiles qui l'avaient fondée ne la soutiendraient plus. Sous elle, il y avait d'anciennes constructions, de ces constructions qui, semblables aux monuments de la Rome étrusque et royale, devaient reparaître quand le temps aurait fait tomber les ornements qui les cachaient. Comment, en effet, expliquer autrement cette révolution si prompte de la littérature latine? La Grèce enfante Rome, et elle lui survit. Pourquoi? C'est qu'en Grèce le langage n'est point double comme à Rome; il n'y a point une lingua rustica et une lingua nobilis; aussi quand après plus de deux mille ans la langue grecque se dépouille de ses vêtements antiques, dans sa forme nouvelle on reconnaît encore sa forme ancienne. Dans la langue latine, rien de semblable. Rome a donc vu la littérature si belle, mais si fragile, du siècle d'Auguste tomber devant cet idiome populaire qui, lui, avait grandi lentement, âpre et inculte, mais vigoureux:

Infecunda quidem sed læta et fortia surgunt.

Mais, que dis-je! est-il donc si pauvre et si

stérile, cet idiome? Déjà nous avons vu sa richesse là où la langue classique latine était si maigre et si gênée, dans les détails de la vie civile, domestique, religieuse et militaire. Mais là même où cette langue semble plus féconde et où pourtant elle est encore si impuissante, l'idiome vulgaire sera plus souple, plus nombreux et plus libre. La philosophie, par exemple, avait toujours été pour la littérature latine un embarras : pour nous l'expliquer Cicéron et Sénèque sont obligés d'avoir recours au grec : sous les Antonins, c'est en grec que s'écrivent presque tous les livres de philosophie. Eh bien! le langage populaire, la lingua rustica viendra à bout de la philosophie, comme elle a fait de la guerre, de la religion, de l'agriculture. Voici une religion nouvelle qui s'adresse au peuple et aux savants; et pour les savants et pour le peuple, elle trouve un langage, non pas élégant, mais facile, mais nerveux. Les questions les plus difficiles de la métaphysique ne l'effrayent pas: Tertullien, Lactance, saint Ambroise, saint Jérôme, saint Augustin, trouvent sous leur plume, sans être obligés de recourir au grec, les expressions, les tours qui fuyaient Cicéron et Sénèque. C'est que cet idiome était populaire; et si une langue indigène peut manquer d'harmonie et d'élégance, elle ne saurait manquer de force et de souplesse.

Ainsi done, à proprement parler, il n'y a pas eu décadence dans la littérature romaine; il y a eu transformation; substitution d'un idiome à un autre, de l'idiome vulgaire et primitif à l'idiome savant et étranger. Le siècle d'Auguste a été un heureux accident, qui ne se pouvait renouveler. Quand donc le peuple reparut, sous le niveau du despotisme, d'abord, mais surtout et plus noblement sous l'égalité chrétienne, il remit son idiome en lumière. Il y eut alors deux littératures : une littérature sans couleur et sans force, se traînant sur les traces effacées des Grecs, la littérature païenne; et une littérature incorrecte, barbare quelquefois, mais vigoureuse et précise, la littérature des Pères de l'Église; littérature nouvelle comme les sentiments qu'elle exprime; grande comme les vérités qu'elle annonce; insouciante de la forme, mais pittoresque et originale dans le fond; se servant pour parler à l'imagination et au cœur de cette vieille langue latine, vulgaire et analytique, germe de ces idiomes du moyen âge, qui sont devenus les langues modernes du midi de l'Europe.

## TABLE DES MATIÈRES.

|             |                                         | Pages. |
|-------------|-----------------------------------------|--------|
| Préface     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 1      |
| Снар. І.    | Préparations et obstacles que rencon-   |        |
|             | tre l'établissement du christianisme.   | 1      |
| Снар. II.   | Le christianisme à Rome. — Tacite. —    |        |
|             | Sénèque.—Flavien Josèphe.—Pline         |        |
|             | le Jeune                                | 30     |
| CHAP. III.  | Fronton. — Apulée. — Minucius Felix.    |        |
|             | Apologiste                              | 41     |
| CHAP. IV.   | Tertullien                              | 63     |
| CHAP. V.    | Saint Cyprien                           | 108    |
| CHAP. VI.   | Arnobe                                  | 133    |
| CHAP. VII.  | Progrès du christianisme.—Avénemen      | t      |
|             | de Constantin                           | 142    |
| CHAP. VIII. | Lactance. — Firmicus Maternus           | 161    |
| Снар. ІХ.   | Saint Hilaire                           | 174    |
| Снар. Х.    | Saint Ambroise                          | 182    |
| CHAP. XI.   | Saint Jérôme                            | 211    |
| CHAP. XII.  | Ruffin. — L'Origénisme                  | 234    |
| CHAP. XIII. | Saint Augustin                          | 241    |
| CHAP. XIV.  | Le Pélagianisme                         | 286    |
| CHAP. XV.   | Saint Paulin                            | 294    |
| CHAP. XVI.  | Orose - Salvien                         | 307    |

|                                                     | Pages. |
|-----------------------------------------------------|--------|
| CHAP. XVII. La légende chrétienne                   | 315    |
| CHAP. XVIII. La Poésie                              | 329    |
| CHAP. XIX. Grégoire le Grand                        | 337    |
| Снар. XX. Le christianisme a-t-il contribué à la    |        |
| chute de l'empire?                                  | 347    |
| APPENDICE.                                          |        |
| Apulée                                              | 355    |
| La Littérature païenne et la Littérature chrétienne |        |
| au me siècle                                        |        |
| De la langue des écrivains chrétiens latins         |        |

FIN DE LA TABLE DU PREMIER VOLUME.

Imprimerie de Ch. Lahure (ancienne maison Grapelet) rue de Vaugirard, 9, près de l'Odéon.







